
УК
РА

ЇН
СЬ

К
А 

ОР
ІЄ
Н
ТА

Л
ІС
ТИ

К
А



УКРАЇНСЬКА 
ОРІЄНТАЛІСТИКА

КИЇВ – 2018

ВИПУСК 9

Київський 
університет

імені Бориса
Грінченка

Інститут 
філології

Історико-
філософський 

факультет

Школа Конфуція КУБГ

Школа 
Конфуція



ББК 63.3(5)г(4УКР)я43
          У45

Друкується за рішенням Вченої ради
Інституту філології Київського університету імені Бориса Грінченка 

(протокол № 7 від 27 лютого 2018 р.).

Друкується за рішенням Вченої ради
Історико-філософського факультету Київського університету імені Бориса Грінченка 

(протокол № 6 від 20 лютого 2018 р.).

Співредактори: 
РЕЗАНЕНКО В. Ф., д-р філологічних наук, професор
СРІБНЯК І. В., д-р історичних наук, професор 

Редакційна рада: 
ВАН СІЛУН (兰州大学 王希隆,Wang Xilong), д-р філософії, професор (Університет Ланчжоу, КНР)
АЛЕКСАНДРОВА О., д-р філософських наук, професор (Київський університет ім. Б. Грінченка)
БОНДАРЕНКО І., д-р філологічних наук, професор (КНУ ім. Т. Шевченка)
ДРАЧ О., д-р історичних наук, професор (Київський університет ім. Б. Грінченка)
ЄРЕМЕНКО О., д-р філологічних наук, професор (Київський університет ім. Б. Грінченка)
КУДРЯЧЕНКО А., д-р історичних наук, професор (Інститут всесвітньої історії НАНУ)
КУШНІРЕНКО В., кандидат політичних наук, доцент (НаУКМА)
МОСКАЛЬОВ Д., кандидат філол.наук, доцент (Київський університет ім. Б. Грінченка)
ПРОРОЧЕНКО Н., кандидат історичних наук, доцент (КНЛУ)
РУБЕЛЬ В., д-р історичних наук, професор (КНУ ім. Т. Шевченка)
САЛАТА О., д-р історичних наук, професор (Київський університет ім. Б. Грінченка)
СОРОКІН С., кандидат філологічних наук, доцент (КНЛУ)
НАДТОКА Г., д-р історичних наук, професор (Київський університет ім. Б.Грінченка)
ФЕРГАД ТУРАНЛИ, кандидат історичних наук, доцент (НаУКМА) 
ЩЕРБАК В., д-р історичних наук, професор (Київський університет ім. Б. Грінченка)
ЩЕРБАКОВ Я., кандидат філологічних наук (Київський університет ім. Б. Грінченка)

Рецензенти:
ШАПОВАЛ А. кандидат історичних наук, ст. науковий співробітник (НБУ ім. В. І. Вер-

надського)
ЯБЛОНСЬКИЙ В. кандидат історичних наук, доцент (Національний інститут страте-

гічних досліджень)

УКРАЇНСЬКА ОРІЄНТАЛІСТИКА: Міждисциплінарний збірник наукових праць виклада-
чів та студентів Інституту філології та Історико-філософського факультету Київського універ-
ситету імені Бориса Грінченка / За ред. В. Резаненка та І. Срібняка. – Київ, 2018. – Вип. 9. – 200 с. 

ISBN 978-966-638-204-0
У збірнику вміщено матеріали, підготовлені в рамках діяльності Школи Конфуція Ки-

ївського університету імені Бориса Грінченка, також окремі статті з широкого кола соціо-
культурних та історичних проблем у галузі орієнталістики. 

Для студентів, науковців, викладачів вищих навчальних закладів, усіх, хто цікавиться 
сходознавчою проблематикою.

Відповідальність за достовірність фактів, цитат, імен 
та інших даних несуть автори публікацій.

 
ISBN 978-966-638-204-0                                                      © Київський ун-т ім. Б. Грінченка, 2018

 © Автори статей, 2018



3

ЗМІСТ

МІЖНАРОДНИЙ НАУКОВИЙ КРУГЛИЙ СТІЛ
«Трансформаційні процеси в сучасному суспільстві: 

українсько-китайський контекст»
Тези доповідей представників Інституту соціології Академії соціальних наук КНР

MA FENG 
РАДИКАЛЬНА ПОЛІТИЧНА ПОЗИЦІЯ КИТАЙСЬКОЇ МОЛОДІ, 
СПРИЧИНЕНА СОЦІАЛЬНОЮ НЕРІВНІСТЮ................................................................................................. 7

FAN PING
НАПРЯМКИ РОЗВИТКУ КИТАЙСЬКОГО СЕЛА ЗА СУЧАС НИМИ ДЕРЖАВНИМИ НОРМАМИ.................. 8

LI CHUNLING
СОЦІАЛЬНІ ОЗНАКИ НОВОЇ СТРАТІФІКАЦІЇ МОЛОДІ НА МІСЬКІ ТА СІЛЬСЬКІ КАТЕГОРІЇ..................... 9

XIAO LIN
БАГАТОВИМІРНА ДИФРЕНЦІАЦІЯ МІСЬКИХ ГРОМАД.............................................................................. 9

СОЦІОКУЛЬТУРНІ, ПОЛІТИЧНІ ТА ІСТОРИКО-ФІЛОСОФСЬКІ 
ПРОБЛЕМИ РОЗВИТКУ КРАЇН СХОДУ

Д. П. МОСКАЛЬОВ
ГЕРМЕТИЧНІСТЬ ЯПОНСЬКОЇ ПОЕЗІЇ......................................................................................................... 10

В. А. РУБЕЛЬ  
БІБЛІЙНИЙ РАЙСЬКИЙ САД І ВИГНАННЯ З НЬОГО ЯК ВІДДЗЕРКАЛЕННЯ ФЕНОМЕНУ 
«НЕОЛІТИЧНОЇ РЕВОЛЮЦІЇ»: ПРОБЛЕМА ГЕОГРАФІЇ І ХРОНОЛОГІЇ..................................................... 18

І. В. СЕМЕНІСТ 
ПІДПИСАННЯ ПЕРШОГО АМЕРИКАНО-ЯПОНСЬКОГО ДОГОВОРУ БЕЗПЕКИ (1945-1952 рр.): 
ВИТОКИ ТА ПЕРЕДУМОВИ........................................................................................................................... 29

І. В. СРІБНЯК 
ГАЗЕТНО-ЖУРНАЛЬНА ПЕРІОДИКА КНР: ШЛЯХ ДОВЖИНОЮ У ПОНАД ПІВСТОЛІТТЯ 
(КОРОТКИЙ НАРИС З ІСТОРІЇ)..................................................................................................................... 40



4

Я. І. ЩЕРБАКОВ 
РЕЦЕПЦІЯ ЛІТЕРАТУРНО-ФІЛОСОФСЬКОГО НАДБАННЯ КИТАЮ ЄВРОПЕЙСЬКИМ 
ПРОСВІТНИЦТВОМ: ДО ПИТАННЯ СХОДОЗНАВЧИХ СТУДІЙ В УКРАЇНІ ТА ЄВРОПІ............................. 47

ШКОЛА КОНФУЦІЯ КИЇВСЬКОГО УНІВЕРСИТЕТУ 
ІМЕНІ БОРИСА ГРІНЧЕНКА

ЧЖАН ЦЗІЦЗЮНЬ (张吉军) 
ПОЛІТИЧНА КУЛЬТУРА КИТАЮ В КОНТЕКСТІ ЗОВНІШНЬОЇ ПОЛІТИКИ 
(中 国 外 交 理 念 的 政 治 文 化 解 读)........................................................................57

ХЕ СІНЬЛЯН (何 星 亮) 
ДО ІСТОРІЇ ГОЛОВНИХ ПРИЧИН ТРАНСФОРМАЦІЇ СОЦІАЛЬНИХ ПРОТИРІЧ 
СУЧАСНОГО КИТАЮ ТА ШЛЯХИ ЇХ ПОДОЛАННЯ 
(当代中国社会主要矛盾转化的历史过程及其原因与解决途径)............................72

ФАН НІН (FANG NING)  
ЧЕТЫРЕ ОСНОВНЫХ ОПЫТА В РЕАЛИЗАЦИИ ПОЛИТИЧЕСКОЙ 
МОДЕРНИЗАЦИИ КИТАЯ (中国现代化道路四项基本政治经验).......................................82

ШИ ЦЗІНЬБО (SHI JINBO)  
СУЧАСНІ ДОСЯГНЕННЯ У РОЗВИТКОВІ ТРАДИЦІЙНОЇ КУЛЬТУРИ КИТАЮ 
(中 国 繁 荣 和 发 展 传 统 文 化 事 业 的 新 成 就).................................................85

Л. О. АНДРІЄНКО  
ДАОСЬКІ ТА КОНФУЦІЯНСЬКІ МОРАЛЬНО-ЕТИЧНІ ЗАСАДИ ДАО-ШЛЯХУ ЛЮДИНИ (人道): 
ДО ПИТАННЯ ФОРМУВАННЯ ОСОБИСТОСТІ – НОСІЯ ТРАДИЦИЙ КИТАЙСЬКОЇ КУЛЬТУРИ................ 92

М. В. ЗАЯЦЬ  
ГАРМОНІЯ МІЖ ЛЮДСЬКИХ ВЗАЄМИН ЯК СОЦІОКУЛЬТУРНА ОСНОВА 
КОНСОЛІДАЦІЇ КИТАЙСЬКОГО СУСПІЛЬСТВА 
(和谐的社会关系：团结是中国社会的最高目标).....................................................103

М. В. ЗАЯЦЬ 
«ДАО-ДЕ»-КОНЦЕПЦІЯ ФОРМУВАННЯ ОСОБИСТОСТІ (人格)............................................................ 116

А. О. ЙОЖИКОВА  
РЕЛІГІЙНО-ФІЛОСОФСЬКИЙ АСПЕКТ КОНЦЕПТІВ ОСОБИСТІСНОГО (個人性) 
ТА ОСОБИСТОГО (自己) В КИТАЙСЬКІЙ КУЛЬТУРІ............................................................................... 122

В. Ф. РЕЗАНЕНКО, М. В. ЗАЯЦЬ 
ВЕНЬ-КУЛЬТУРА ОСОБИСТОСТІ  ЗА КОНФУЦІЯНСЬКОЮ МОРАЛЛЮ ТА ЕТИКОЮ .............................. 128



5

В. Ф. РЕЗАНЕНКО 
МОДЕЛЮВАННЯ СЕМАНТИКО-ГРАФІЧНИХ СТРУКТУР ІЄРОГЛІФОВ 
СТИЛЮ КАЙШУ 楷 書 НА ЗАСАДАХ ІНЬ-ЯН СТРУКТУРИ ДАОСЬКОГО КОЛА (太極)...................... 147

М. О. УШАКОВ  
ЛЮДИНА, ЗА «ШОВЕНЕМ», В ОНТОЛОГІЧНОМУ КОНТЕКСТІ 
КАНОНІВ «ЛУНЬ ЮЙ» ТА «ДАО ДЕ ЦЗІН»................................................................................................ 173

ДОПОВІДІ ПРОФ. В. РЕЗАНЕНКА
В ЛАНЧЖОУСЬКОМУ УНІВЕРСИТЕТІ (КНР)

(22-26 жовтня 2017 року)

ЛЮДИНА – СУСПІЛЬСТВО – ДЕРЖАВА ЯК СОЦІОКУЛЬТУРНА ТА 
СОЦІАЛЬНО-ПОЛІТИЧНА МОДЕЛЬ ОРГАНІЗАЦІЇ КИТАЙСЬКОГО СУСПІЛЬСТВА................................ 181

ВЕЛИКЕ ВІДРОДЖЕННЯ КИТАЙСЬКОЇ НАЦІЇ: 
ПОШУК ШЛЯХІВ ВІДРОДЖЕННЯ.............................................................................................................. 185

ВЕНЬ-КУЛЬТУРА – ПУЛЬС КИТАЙСЬКОЇ НАЦІЇ ТА ЇЇ ДУХОВНЕ ДЖЕРЕЛО........................................... 187

СОЦІОКУЛЬТУРНІ ТА СОЦІАЛЬНО-ПОЛІТИЧНІ ЧИННИКИ 
ГАРМОНІЗАЦІЇ КИТАЙСЬКОГО СУСПІЛЬСТВА......................................................................................... 190

КОНФУЦІЯНСЬКІ ІДЕЇ ТА РЕАЛІЇ ГРОМАДЯНСЬКОГО СУСПІЛЬСТВА КИТАЮ...................................... 194

ТЕКСТОЛОГІЧНИЙ АСПЕКТ МЕТОДОЛОГІЇ КИТАЄЗНАВЧИХ ДОСЛІДЖЕНЬ......................................... 197



6

МІЖНАРОДНИЙ НАУКОВИЙ КРУГЛИЙ СТІЛ
«Трансформаційні процеси в сучасному суспільстві: 

українсько-китайський контекст»

现 代 社 会 的 社 会 转 型: 乌 克 兰 – 中 国 语 境 科 学 国 际 圆 桌 会 议 方 案

Transformation processes in the modern society: 
Ukrainian-Chinese context

КИЇВСЬКИЙ УНІВЕРСИТЕТ ІМЕНІ БОРИСА ГРІНЧЕНКА
14 ВЕРЕСНЯ 2016 РОКУ, М. КИЇВ

КИЇВСЬКИЙ УНІВЕРСИТЕТ ІМЕНІ БОРИСА ГРІНЧЕНКА
BORYS GRINCHENKO KYIV UNIVERSITY 

基 辅 大 学

ІНСТИТУТ СОЦІОЛОГІЇ КИТАЙСЬКОЇ АКАДЕМІЇ СУСПІЛЬНИХ НАУК
INSTITUTE OF SOCIOLOGY CHINESE ACADEMY OF SOCIAL SCIENCES

中 国 社 会 科 学 院 社 会 学 研 究 所

ЗА ПІДТРИМКИ 
ПОСОЛЬСТВА КИТАЙСЬКОЇ НАРОДНОЇ РЕСПУБЛІКИ В УКРАЇНІ

IN COOPERATION WITH THE AMBASSY 
OF THE PEOPLE’S REPUBLIC OF CHINA IN UKRAINE
在 中 华 人 民 共 和 国 驻 乌 克 兰 大 使 馆 配 合 下



7

ТЕЗИ ДОПОВІДЕЙ ПРЕДСТАВНИКІВ 
ІНСТИТУТУ СОЦІОЛОГІЇ 

АКАДЕМІЇ СОЦІАЛЬНИХ НАУК КНР

MA FENG

РАДИКАЛЬНА ПОЛІТИЧНА ПОЗИЦІЯ КИТАЙСЬКОЇ МОЛОДІ, 
СПРИЧИНЕНА СОЦІАЛЬНОЮ НЕРІВНІСТЮ

THE RADICAL POLITICAL ATTITUDE & BEHAVIOUR 
OF THE YOUTH CAUSED BY INEQUALITY

08 years after the economic crisis, the major developed countries and 
regions in debt and financial crisis, the profound impact on the social 
level, the deletion of a stagnant economy, austerity and social welfare, 
let underprivileged people, especially just stepped into the society of 
young people facing unemployment and employment difficulties, serious 
influence to the young people’s survival, relative deprivation and social 
development are not equal, making them of the existing social organization 
and mode of operation have a strong dissatisfaction, have a negative attitude 
to complete the existing social system, eager to make fundamental social 
change sharply. Enjoy long-term peace after World War II and high welfare 
as the representative of the material wealth, young people under the impact 
of economic crisis, the return of material deprivation, becomes the main 
reason causing the main developed countries and regions in the young 
radical political attitude and behavior generation, the main developed 
countries into the social structure and the lack of the concept of value 
caused post materialism «Reconstruction» stage.



8

FAN PING

НАПРЯМКИ РОЗВИТКУ КИТАЙСЬКОГО СЕЛА ЗА 
СУЧАС НИМИ ДЕРЖАВНИМИ НОРМАМИ

THE DEVELOPMENT TREND OF CHINESE PEASANTS UNDER
THE NEW NORMAL STATE

The stratum differentiation of Chinese peasants is an important part of 
social transformation in China, and it has different characteristics in different 
stages. The differentiation of the peasant class includes the transformation 
of non agriculture industry and the upgrading of the peasants from the 
status to the occupation. 

Agricultural management by emphasizing the enthusiasm of workers, 
to improve total factor productivity, agricultural scale management 
and agricultural facilities on the quality of agricultural producers put 
forward higher requirements, the land management, production platform 
construction, rural production elements integration and public service 
improve integration requirements.

The advanced process of agricultural production includes the understanding 
and identification of professional farmers to modern agriculture, including the 
choice of organizational form and the platform construction of agricultural 
management. Agricultural production from the farmers to operate mainly in 
the form of a variety of forms of operation and management of the coexistence 
of farmers, the management of land transfer and the transfer of agricultural 
management. Now the specialization and identity of the Chinese peasant 
stratum is under the support of the two differences. Differentiation has not 
reached a relatively stable and mature degree, but also in the transition. 
Under the premise of stabilizing the rural land relationship, the change of the 
traditional rural household operation to the scale operation is the development 
direction of the Chinese professional farmer.



9

LI CHUNLING

СОЦІАЛЬНІ ОЗНАКИ НОВОЇ СТРАТІФІКАЦІЇ МОЛОДІ 
НА МІСЬКІ ТА СІЛЬСЬКІ КАТЕГОРІЇ

NEW URBAN AND RURAL DIVISION IN THE YOUTH GROUP 
AND ITS SOCIAL INFLUENCES 

Abstract: the advance of the reform of the hukou system, the original 
urban and rural social segmentation has been watered down, but in the youth 
group appeared a new type of urban and segmentation this segmentation 
result in young population, social economic differentiation, and originally 
existed in between urban and rural areas of urban and rural segmentation, 
were moved into the urban society, in life in the city people to establish new 
social barriers. This indicates that the urban and rural inequality not with the 
weakening of the hukou system and eliminate, on the contrary, in the older 
generation of urban and rural inequality passed to the young generation, 
and through this intergenerational transfer, Urban-Rural Inequality curing 
inequalities for the class.

XIAO LIN

БАГАТОВИМІРНА ДИФРЕНЦІАЦІЯ МІСЬКИХ ГРОМАД

 MULTIDIMENSIONAL DIFFERENTIATION OF URBAN COMMUNITIES 

The community is a microcosm of society. In the period of Chinese social 
transformation, different types of urban community in multiple dimensions 
of space form, property right relation, population structure, organization, 
class status, and neighborhood and community participation showed obvious 
differences. This is mainly caused by the social stratification and mobility, while 
still being units, urban and rural household registration and other traditional 
system factors influence. Therefore, community differentiation is closely 
related to stratum differentiation, but it cannot be simply equated. The diversity 
of different types of urban communities is the objective basis for community 
development and governance.



10

СОЦІОКУЛЬТУРНІ, ПОЛІТИЧНІ ТА 
ІСТОРИКО-ФІЛОСОФСЬКІ ПРОБЛЕМИ 

РОЗВИТКУ КРАЇН СХОДУ

ГЕРМЕТИЧНІСТЬ ЯПОНСЬКОЇ ПОЕЗІЇ

Д. П. МОСКАЛЬОВ 
Київський університет імені Бориса Грінченка

Анотація: В статті зосереджено увагу на зовнішніх та внутріш-
ніх факторах, а також прийомах японської поетики, що пояснюють 
природу герметичності японського вірша, який розуміється в стат-
ті як багатовимірне ціле, в якому водночас співіснують різні смисли, 
внаслідок чого, ускладнюється, а подекуди унеможливлюється адек-
ватна передача засобами іншої мови.

Ключові слова: танка, котодама, вень, какекотоба, макуракото-
ба, утамакура, дзьо йодзьо.

За герметичністю в даній статті розуміється складність, а 
подекуди і неможливість проникнення в поетичний текст не 
япономовному читачеві. 

Специфіка японської поезії значною мірою полягає в на-
явності особливих форм і прийомів, сутність яких може бути 
виявлена через мову оригіналу. Це пов’язано із рядом факто-
рів, зокрема, із виникненням і становленням японської писем-
ності. Приблизно із 8 сторіччя, тексти починають фіксуватися 
китайськими ієрогліфами, а згодом з’являється можливість 
запису абетковим письмом, і в решті решт – змішаним ієроглі-
фічно-складовим (仮名漢字混じり文), але до появи писемності в 
Японії вже існувала давня усна поетична традиція. Це означає, 
що зустрічаються два мовних потоки: китайський і японський, 



11

письмовий і усний, які впродовж довгого часу співіснують і 
дають неабиякий потенціал для розвитку художнього слова. 
Давні тексти, які існували лише усно починають записуватись 
ієрогліфами, тобто японська культура вбирає в свою і накладає 
на свою поетичну традицію нову філософсько-естетичну сис-
тему, що міститься в китайському писемному слові. Іншими 
словами, культура котодама (言霊 – «душа слова») зустрічаєть-
ся із культурою вень (文). 

Відомо, що й після появи писемності японські вірші співа-
лися, тобто розраховані були передусім на усне сприйняття, 
при цьому, зважаючи на розвинену омонімію, система запису 
давала можливості зафіксувати те чи інше значення, і, таким 
чином, поет міг конструювати багатовимірний твір, в якому 
могли співіснували різні смисли. 

Один із найпростіших прикладів: 
ひとりのみ ながむるよりは 女郎花 我が住む宿に 植えて見ましを 

(Кокінсю №236)
（ひとりのみながむるよりはおみなえしわががすむやどにうえてみましを）

«Замість того, аби милуватися квітами патрінії, 
краще б посадити їх біля свого дому». 

Зважаючи, на те, що японці почали записувати своє сло-
во омінаесі ієрогліфами 女郎花  – «дівочі квіти» (молода, гарна 
дівчина+квітка), смисл вірша подвоюється: йдеться не тіль-
ки і не стільки про тугу по гарній квітці [десь там], а по гарній 
жінці [десь тут]. Згодом, до речі, слово 女郎 набуло іншого, вже 
пейоративного значення, хоча думається, що поет 10 сторіччя, 
швидше, мав на увазі, «прекрасну дівчину».

Ще на перших етапах освоєння китайської писемності япон-
ці творчо використовували потенціал співіснування двох сис-
тем. Так, наприклад, в пісні №1495 Манйосю, слово куку, за-
писано ієрогліфами八十一 тобто 81, на тих підставах, що 9 (ку 
японською) помножене на 9 дає 81. При чому куку тут означає 
«притаїтися» про зозулю.

足引乃 許乃間立八十一 霍公鳥 如此聞始而 後将戀可聞
あしひきの このまたちくく ほととぎす かくききそめて のちこひむかも。



12

Треба сказати, що вибір тієї чи іншої системи фіксації тек-
сту вже само по собі було художнім прийомом, який міг чимало 
«сказати» як про сам текст, так і про автора; і текст записаний 
веньянем, манйоганою, лише складовою абеткою чи змішаним 
письмом є різними текстами, і, здається, не буде перебільшен-
ням сказати, що ці тексти зафіксовані різними мовами. Існують 
також певні текстологічні складнощі, пов’язані із різночитан-
ням, і в ряді випадків серед дослідників не має спільної думки 
щодо розуміння того чи іншого слова. 

Окрім випадків, пов’язаних із графікою: як із самим по собі 
герметичним ієрогліфічним письмом, яке потребує етимологіч-
ного аналізу ідеографічного знаку (див. роботи Резаненко В. Ф.), 
так і з іншими графічними системами японської мови (див. робо-
ти Маєвського Е. В.), – і перше і друге необхідним чином перед-
бачає втрати при передачі, – також необхідно враховувати і ар-
хаїчний пласт, який міститься в ранніх поетичних пам’ятниках, 
пов’язаний із віруваннями, ритуалами, містичними культами. 

Особливо складними для розуміння постають перші мі-
фологічні зібрання та поетичні антології, що пов’язано пе-
редусім із особливим ставленням до вірша, а точніше  – вака 
(和歌) (японська пісня), адже, починаючи із тексту Кодзікі, вака 
сприймалася не як звичайні слова, а слова, за допомогою яких 
приводяться в дію потойбічні сили. Ряд клішованих форм, за-
чинів, й сама двійчаста структура танка  – 5-7-5 і 7-7 складів, 
вказує на особливий ритуальний статус вака. 

Цій проблемі присвячено чимало робіт, починаючи з пер-
ших досліджень японських теоретиків вірша. Так, наприклад, 
в одному з перших поетологічних трактатів «Іванамі дзьосікі», 
складеному у 857 році, говориться про Інь-Ян природу япон-
ської пісні вака. «Дві частини пісні – Земля (інь) і Небо (ян)…. 
Перша частина пісні  – світ утроби, що приховує, інша  – світ 
прихованого алмазу. Сонце і Місяць, десять тисяч речей (萬物) 
містять їх в собі. П’ять рядків в 5-7-5-7-7 складів – це п’ять сти-
хій (水 木 火 土 金), п’ять незмінних стосунків між людьми, п’ять 
сторін світу, п’ять пір року» [4,32-33]. Автор трактату, увібравши 
знання про двоскладову структуру танка, яка бере свій поча-
ток у амебейному (послідовне, діалогічне виконання пісні) ви-



13

конанні і пов’язане із синтоїстськими ритуальними дійствами, 
наповнює свою естетичну концепцію даосько-буддистсько-
конфуціянськими смислами. Далі в трактаті говориться, що 
перший рядок пісні – весна, другий – літо, третій – осінь, четвер-
тий – центр, п’ятий – зима. Кожному рядку відповідають стихії, 
сторони світу, кожен з них несе філософсько-релігійне наван-
таження. «Отже, тридцять один склад – межа письмових знаків. 
Відповідно, в піснях вака перебувають боги і будди [4, 32-33]. Та-
ким чином давня японська пісня вміщує весь космос, відобра-
жений в словесному візерунку (文) вірша. При цьому ряд віршів 
танка чітко розпадаються на дві частини: перша змальовує світ 
оточуючий, зовнішній, а друга  – внутрішній, те, що стосується 
людини. І такі вірші, де ліричне, суб’єктивне займає лише части-
ну тексту, досить складно передати засобами іншої мови: 

 みさご居る 磯廻に生ふる なのりその名は 告らしてよ 親は知るとも 。
(Манйосю № 362)

（みさごいるいそみにおふるなのりそのなはのらしてよおやはしるとも）

В першій частині говориться: «Птах місаго (скопа), на узбереж-
жі росте нанорісо»; в другій: «Назви своє ім’я, хоч і дізнаються бать-
ки». На перший погляд очевидного логічного зв’язку між двома 
частинами немає, і дійсно, пов’язані вони лише за допомогою рос-
лини нанорісо «назвись-трава». В даній танка задіяно особливий 
прийом, 序 дзьо, тобто «введення», і вся перша частина відносить-
ся до нього. Це зазвичай опис картин природи, які «вводять» другу 
частину танка. Однак часто існує зв’язок між першою і другою час-
тинами, який реалізується за допомогою мовних прийомів, які на 
асоціативному рівні дають зрозуміти танка в цілому. Асоціативний 
рівень, а також центральна категорія японської поетики 余情 – під-
текст, сугестивність, невід’ємні складові вака, які реалізуються за 
допомогою різних прийомів, однак спрямовані на виявлення не-
явного, розкриття того, що скрито. Вірш – не набір звуків чи обра-
зів, а особливий механізм, який, скористуємося думкою М. Хайдег-
гера, відкриває в читачеві таке, наявності чого він не уявляв в собі.

Серед інших засобів японської поетики, які не є очевидними при 
передачі і без спеціальних коментарів видаються не просто герме-
тичними, а й подекуди позбавленими будь-якого сенсу, відзначимо 
прийом утамакура – топонім, який відіграє роль зачину у вірші. 



14

みもろの神の神杉夢にだにみむとすれども寝ねぬ夜ぞ多き。
(Ман’йосю №156)

（みもろのかみのかむすぎいめにだにみむとすれどもいねぬよぞおおき）

«В Мімуро божественні криптомерії, 
хоч би уві сні побачити, але вже багато ночей не сплю»

Топонім Мімуро, який часто зустрічається в Манйосю вка-
зує на сакральну територію, де знаходився синтоїстський храм, 
оточений деревами, де під час містерій, камі, духи померлих 
призивалися в дерево, яке саме ставало камі. Тобто, це пісня-
плач, в якій йдеться, про бажання побачити покійну хоч уві сні, 
у вигляді камі, що спускаються з дерева. Власне, даний топо-
нім, який стоїть в ряду інших, одразу вказує, про що йдеться в 
пісні, це сигнал, який налаштовує на певний настрій. 

Існують випадки, коли пісня складається лише з одних імен, 
назв, і такі тексти, хоча й являють собою найпростіші вислов-
лювання, водночас не піддаються адекватній передачі. 

萩の花 尾花 葛花 瞿麦の花 女郎花 また藤袴 朝貌の花。 
(Манйосю №1538)

はぎのはな おばなくずはな なでしこのはなおみなえしまたふじばかまあさが
おのはな。

Пісня присвячена «семи осіннім травам», і переклади, на-
певно, можуть бути такими:

1. Lespedeza bicolor, Miscanthus sinensis, Pueraria Thunbergiana, 
Dianthus superbus, Patrinia scabiosaefolia, а ще Eupatorium 
stoechadosum, Pharbitis;

2. Японська конюшина, міскант китайський, пуерарія япон-
ська, гвоздика гарна, патрінія, а ще посконник китайський, пе-
тунія японська;

3. Хагі-но хана, обана, кудзухана, надесіко-но хана, наоміна-
есі, а ще фудзібакама, асагао-но хана; 

Серед важливих прийомів, що ускладнюють розгерметиза-
цію японських віршів можна назвати прийом 掛詞 какекотоба, 
який забезпечує наявність декількох пластів смислів. Даний 
прийом базується на омонімії і через звукові асоціації допо-
внює поетичне висловлювання. 



15

157-й дан Ямато-моногатарі:
«Один чоловік, забравши всі речі з дому, покинув жінку. А по-

тім надіслав хлопчика Макадзі, щоб той забрав останнє – годів-
ницю для коня. Жінка веліла хлопчику передати наступне:

ふねもいぬまかぢも見えじ今日よりはうき世の中を いかでわたらむ
ふねもいぬ まかぢもみえじ けふよりはうきよのなかをいかでわたらむ。

Почувши вірш, чоловік взяв всі речі і повернувся до дружи-
ни і більше в бік не дивився».

ふね – човен; まかぢ – руль (човна); 今日よりは – відтепер; うき – 
плисти; 世 – течія; わたらむ – перетинати, проходити вбрід;

Таким чином переклад вірша може бути таким: «І човна не-
має, і керма не видно, як же перетнути тепер річку (течію)?..» 
Однак очевидно, що цього замало, аби зрозуміти, що настільки 
вразило чоловіка, що він вирішив змінити свою долю. Справа 
в тому, що жінка написала з одного боку скорботний вірш вда-
ючись до «високого стилю», метафорично описуючи своє по-
ложення, але водночас змогла вкласти інший зміст в свій вірш. 
Слово まかぢ є також і і’мя хлопчика Макадзі; якщо сконтамі-
нувати перший склад слова まかぢ із ふね вийде – まふね (まぶね), 
тобто годівниця для коня (треба враховувати, що розрахунок 
поетеси на таке читання цілком природній, адже рядки в ори-
гіналі розташовані не горизонтально, а вертикально); далі  – 
うき世 – це ніщо інше, як 浮世 – укійо, тобто, поцейбічне життя, 
а わたらむ – проходити, переживати; І таким чином вірш має ще 
один смисл: «Немає [не буде] годівниці, і Макадзі не видно [не 
побачу більше], як же відтепер мені життя прожити?..»

Звернімося до іншого вірша.
染川を わたらむ人の いかでかは 色になるてふ ことのなからむ。 

(Ісе-моногатарі № 16)
（そめかわをわたらむひのいかでかはいろになるてふことのなからむ）

На першому плані такий зміст: «Якщо вже хтось перейде 
річку Сомекава (染川), неможливо, щоб не залишилося на ньо-
му кольору». 

Для розуміння даного тексту необхідно враховувати, що 
染川 містить слово 染める сомеру  – фарбувати, але водночас і 



16

染む сому – доходити до серця, закохуватися, а 色 – окрім «ко-
лір», означає ще й «пристрасть, кохання».

Ісе-моногатарі (№1):
春日野の 若紫の すり衣 しのぶの乱れ かぎり知られず。 

かすがののわかむらさきのすりごろもしのぶのみだれかぎりしられず。

Нам даний вірш видається настільки складним, що ми не 
намагатимемося подати аналог, а щоб продемонструвати вір-
туозність побудови, наведемо послівний переклад і авторитет-
ний коментар.

春日  – Касуга  – назва місцевості, але водночас цей топонім 
входить в перелік утамакура, слів-узголівья, які передують ві-
ршу і несуть додаткове навантаження, Касуга зазвичай вказує 
на те, що місцевість – провінція; 

春日野 – поле, рівнина Касуга;
若紫 – молоді фіалки; молоді дівчата;
すり衣 – фарбоване полотно;
しのぶ – Сінобу – місцевість, де виготовлялися тканини буз-

кового кольору, що відрізняються особливим плутаним візе-
рунком, дивними переливами відтінків; візерунки та забарв-
лення, дробленні за допомогою трави «сінобу»; а також – млос-
на пристрасть, любовна туга;

乱れ – плутаність; безладдя; збентеження;
知られず – не знати;
Н. І. Конрад, окрім перекладу самого вірша, вважає за по-

трібне надати детальний коментар, який би розкривав зміст 
вірша: «О, ты моя одежда, – лиловая с узорами. Свой цвет ты 
получила от этих фиалок, растущих на равнине Касуга. И хотя 
узор твой и от них идет, но в своей спутанности он такой же, 
как у ткани Синобу» [1, 41]. Однак, це лише один пласт. Далі 
вчений, вказуючи на багатоплановість цього вірша, розкриває 
ще один зміст: «Мое платье не знает пределов смятения своих 
узоров и цветов, – хоть и оркашено оно фиалками с равнины 
Касуга, а может, именно потому. Так и серце мое не знает пред-
елов любовному томлению, вызванному всё теми же фиалка-
ми с равнины Касуга, то есть, вами, молодые девушки» [1, 41]. 



17

Підсумовуючи, відзначимо, що факторами, які сприяють 
герметизації японської поезії є: зустріч усного та писемного 
потоків, ритуальна складова, ряд технічних прийомів, що ба-
зуються на використанні засобів на різних мовних рівнях. Об-
межившись текстами епохи Нара та Хейан, ми не торкаємося 
тут подальшого розвитку, і водночас, ускладнення японської 
поезії, в якій сугестивність 余情 набуває дедалі більшої щіль-
ності при мінімізації мовних засобів. 

ЛІТЕРАТУРА:
1. Исэ моногатари / [пер. Н. І. Конрада]. М.: Наука, 1979. – 287с.
2. Кокінсю / [пер. В. І. Панченка]. К.: Київський міжнародний уні-

верситет, 2009. – 334с.
3. 竹取物語、伊勢物語、大和物語。日本古典文学大系、第9巻、東京、1971.
4. 日本歌学大系 . 第6巻, 東京、1973.
5. 万葉集。日本古典文学。第4–7巻、東京、1972–1973.

Hermeticity of Japanese poetry
Annotation: The article tackles some outer and inner factors as well as 

methods of Japanese poetics that can shed light to the nature of hermeticity 
of Japanese poetry which is taken here as multidimensional unity comprising 
at the same time different meanings, resulting in complexity and sometimes 
impossibility to render a Japanese poetic text by means of another language.

Key words: waka, kotodama, wen, kakekotoba, makurakotoba, 
utamakura, jyo, yojyo.



18

БІБЛІЙНИЙ РАЙСЬКИЙ САД І ВИГНАННЯ З НЬОГО 
ЯК ВІДДЗЕРКАЛЕННЯ ФЕНОМЕНУ 

«НЕОЛІТИЧНОЇ РЕВОЛЮЦІЇ»: 
ПРОБЛЕМА ГЕОГРАФІЇ І ХРОНОЛОГІЇ

В. А. РУБЕЛЬ 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка

Представлений у «Початковій» книзі Біблії Бер-решит (христ. 
«Книга Буття») опис райського життя не відаючого смерті Адама 
в саду Едем є своєрідним спогадом людства про добу ранньопервісно-
го донеолітичного буття. Аналіз текстових матеріалів другої глави 
«Книги Буття» дає підстави обмежити географічні межі Едему те-
ренами нинішньої Тебризької долини: це теперішня іранська провін-
ція Східний Азербайджан та суміжні провінції турецької Східної Ана-
толії – історична Західна Вірменія. «Вигнанням з раю» Біблія називає 
вимушений перехід людства від привласнювальних до відтворюючих 
способів добування їжі, а отже в термінології сучасної науки  – це є 
«неолітична революція», за результатами якої людина змушена була 
опановувати мистецтво обробки землі для вирощування продуктів 
харчування. Для результативного переходу до нових форм господарю-
вання (землеробство, тваринництво, ремесло, торгівля) знадобилося 
розвивати відповідні протонаукові знання, а з ними до людини при-
йшло усвідомлення власної фізичної минущості й кінцевості, що було 
ідентифіковано Біблією як втрата людиною своєї «вічності». Метод 
зворотного хронологічного розрахунку дає підстави датувати по-
чатки неолітичної революції в середовищі безпосередніх предків се-
мітських народів першою половиною – серединою III тис. до н.е. 

Ключові слова: Книга Буття, Едем, неолітична революція, біблій-
на географія, біблійна хронологія.

Останніми десятиліттями проблема джерелознавчого 
осмислення біблійних текстів знову набула статусу одної з прі-
оритетних для гуманітарного простору. Пояснюється це тим, 
що на відміну від своїх сусідів єгиптян, шумерів, ассирійців, ва-
вилонян чи хеттів, стародавні євреї в межах своєї традиційної 



19

культури не були схильні до історіописання як такого, і так не-
обхідна кожному народу функція збереження інформації про 
минуле стала, значною мірою, похідною не від політичних ін-
ституцій царської влади та створених за її наказом хронік чи ан-
налів, а від релігійно-культової складової книжкової мудрості. 
Саме тому виникнення феномену історіописання в середовищі 
семітомовних насельників Східного Середземномор’я тради-
ційно пов’язують з Біблією (грецьк. Βιβλία: «Книги») – точніше 
з Танахом1, який у християнській традиції прийнято іменува-
ти Старим Завітом і значна частина книг якого являє собою 
цілком результативну та репрезентативну спробу єврейсько-
го народу зафіксувати та зберегти пам’ять про своє минуле. 
Означені частини Біблії за своїми жанровими характеристиками 
можна з повним правом віднести до традиції староєврейського 
історіописання, хоча по формі усі вони інкорпоровані в комплекс 
сакральних книг Старого Завіту, ставши його органічною скла-
довою. Проте й досі вважається, що історична цінність зафік-
сованих у першій «Початковій» книзі Бер-решит (христ. «Книга 
Буття») біблійних сюжетів, пов’язаних з процесами світо– й лю-
динотворіння, гріхопадіння й вигнання першолюдей Адама і Єви 
з Едемського саду та опис усіх їхніх нащадків до Ноя зі Всесвітнім 
потопом, є невеликою, оскільки означений блок старозавітних 
текстів є сферою, насамперед, релігійно-міфологічної, а не влас-
не історичної складової Святого Письма. Однак на думку автора 
даної статті і ця частина Біблії, за умови застосування належної 
джерелознавчої методології, може надати в руки істориків чима-
ло цінної інформації про доцивілізаційну епоху в історії людства.

Почнемо з простого запитання: що таке райський сад «насо-
лод» – тобто Едем (іврит. Еден), в якому, створена Богом першо-
людина, Адам насолоджувалася безхмарним життям, не відала 
смерті та щедро харчувалася, не докладаючи до цього аніяких 
додаткових зусиль? За Біблією – це епоха, коли людині не треба 
було дбати про штучне вирощення їжі, коли плодів навколо 

1 Біблія. Книги Священного Писання Старого та Нового Завіту в українському перекладі з паралельними місцями та 
додатками: переклад патріарха Філарета (Денисенка) за Біблією російською мовою, яка була перекладена з єврейської 
та грецької мов у другій половині XIX століття. – Київ: Видання Київської Патріархії Української Православної Церкви 
Київського Патріархату, 2004. – 1403 с.



20

було безліч і можна було жити, не думаючи про їхнє поновлен-
ня. То що це за епоха? – Це епоха ранньопервісного, донеолітич-
ного буття, коли людей на землі було настільки мало, а навко-
лишніх природних щедрот настільки багато, що прохарчуван-
ня наші далекі предки здобували простим збиральництвом, 
беручи у природи стільки готових стиглих «плодів з усякого де-
рева, приємного на вигляд і доброго для їжі» [Бут. 2, 9], скільки 
потрібно для фізичного виживання. 

Додатковим аргументом на користь саме такого розуміння 
поняття Едем може слугувати етимологія означеного слова, 
яке походить від шумерського терміну еден (едін) – «необробле-
на рівнина», «голий степ», «необроблена земля»1. 

При цьому, людина ще була не настільки інтелектуально роз-
винена, щоб розуміти кінцевість власного буття, не усвідомлюва-
ла власну смертність і в цьому смислі відчувала себе воістину без-
смертною, підкоряючись у своїх вчинках лише інстинкту виживан-
ня та розмноження. Що ж до того, що «Адам і дружина його Єва» 
ходили в раю «нагими і не соромилися» [Бут. 2, 25], то і зараз, як 
засвідчують численні етнографічні матеріали, синполітейні спіль-
ноти класичних збирачів (індіанці Амазонії, кубу й лубу Філіппін, 
бушмени Калахарі та ін.) не обтяжують себе зайвим одягом.

З іншого боку, жила ця першолюдина родиною, хай і міняючи 
часом дружин, а отже Біблія категорично не сприймає висловле-
ні ранніми еволюціоністам і марксистам звинувачення первісних 
людей в тому, що в інтимних стосунках у них панував проміску-
їтет. І це підтверджує сучасна наука, яка спирається в цьому на 
споглядання за тваринами, зокрема за нашими найближчими 
еволюційними родичами – вищими мавпами (горили й шимпан-
зе), котрі проміскуїтету не знають, живуть сімейними і племінни-
ми сукупностями та чітко знають свої підконтрольні терени, за 
рахунок яких харчуються і куди не пускають чужинців, а отже й 
інститут власності для них також цілком зрозумілий. 

Більше того, у «Початковій» книзі Біблії присутня чітка 
географічна прив’язка щодо того, де в Передній Азії конкрет-
но знаходились ті райські кущі Едему, в яких так комфортно 
почували себе первісні збиральники із числа предків ниніш-
1  Емельянов В.В. Древний Шумер. Очерки культуры. Санкт-Петербург: Петербургское востоковедение, 2001. С. 119.



21

ніх семітських народів. «Книга Буття» щодо цього питання по-
відомляє, що «з Едему витікала ріка для зрошення раю; і по-
тім розділялася на чотири ріки. Ім’я однієї Фісон: вона обтікає 
всю землю Хавіла – ту, де золото; і золото тієї землі добре; там 
бдолах1 і камінь онікс. Ім’я другої ріки Ґіхон [Ґеон]: вона обтікає 
всю землю Куш. Ім’я третьої ріки Хіддекель [Тіґр]: вона проті-
кає перед Ассирією. Четверта ріка Євфрат» [Бут. 2, 11-14]. 

З Тіґром і Євфратом  – зрозуміло, тільки треба одразу за-
уважити, що мова в Бер-решит йшла про район, де сусідами 
означених величних річок є ще дві інші. У землях власне Месо-
потамії (нинішній Ірак) інших водних артерій поблизу означе-
них річок не спостерігається, а отже в цьому уривку Біблії мова 
може йти лише про верхів’я Тіґру і Євфрату – тобто про землі 
Північно-Західного Ірану та суміжні області Туреччини, де в 
оточенні гір Північного Заґросу розташована Тебризька доли-
на (теперішня іранська провінція Східний Азербайджан та су-
міжні провінції турецької Східної Анатолії – історична Західна 
Вірменія). Спробуємо ідентифікувати це за іншими ріками. 

Стосовно загадкової ріки Ґіхон [Ґеон], що «обтікає всю 
землю Куш», вирішальною ідентифікаційною ознакою може 
слугувати її норов. Єврейське слово ґіхон має явні фонетич-
ні паралелі з арабським словом гайхун / джайхун і означає в 
перекладі «бурхливий», «стрімкий». Із усіх помітних річок на-
вколишнього регіону на такий епітет заслуговує лише одна – це 
знаменитий Арас (Аракс), котрий обмежує Тебризьку долину з 
півночі і, будучи річкою здебільшого гірською, завжди славив-
ся дуже норовистою течією, великою кількістю круч і порогів 
та іншими ознаками природної «бурхливості». Це дає підстави 
з достатньо великим ступенем ймовірності перекласти назву 
Ґіхон як «Бурхлива [ріка]» та ототожнити її з нинішнім Араксом. 

Щодо країни Куш, то і зараз розташований південніше міста 
Ахар (іранська провінція Східний Азербайджан) найвищий гір-
ський кряж іменується «горою Кушу» Кушадаґ, а отже і в цьому 
аспекті географічна ідентифікація біблійного раю з Тебризь-
кою долиною виглядає не суперечливою. 

1  Бдолах (іврит. бедолах) – ароматична смола.



22

Залишається «ріка Фісон», але і її розташування та ототож-
нення піддається географічній ідентифікації в означеному ре-
гіоні. Південним кордоном Тебризької долини є Заґроські гори, 
в яких знаходиться виток «Червоної ріки» Кизил-узен. Тюрк-
ське слово узен («ріка») в іраномовній лексичній трансформації 
доволі легко трансформується у фісон, а щодо золота, то його і 
досі потроху в Кизил-узені намивають.

Райський мікроклімат місцевої рівнини доповнює розташо-
ване на заході солоне озеро Урмія, яке не може затримати при-
буття до Тебризької долини помірно теплих середземноморських 
вітрів, котрі приносять сюди достатню кількість опадів, оскіль-
ки, упираючись у розташовані уздовж східного кордону долини 
гори, не можуть далі прорватися до Каспію і тому повністю ви-
порожнюють тут свої дощові хмари. Результатом означеного збігу 
кліматичних оптимумів є те, що в цій долині й досі ідеально рос-
туть фісташки, яблука, абрикоси, мигдаль і виноград, не буває 
надмірних холодів взимку і виснажливої спеки влітку. 

Ще одним додатковим аргументом щодо подібної географіч-
ної ідентифікації біблійного раю може слугувати той факт, що 
коли Бог таки вигнав Адама і Єву з Едему, Він закрив їм шлях до 
повернення в Едем, поставивши «на сході біля саду Едемського 
Херувіма із полум’яним мечем» [Бут. 3, 24]. Що це, як не най-
більший в регіоні діючий донині вулкан Саханд, розташований 
в горах, замикаючих Тебризьку долину зі сходу, та відлякуючий 
небажаних прибульців своїм вогняним вулканічним жерлом? 

Крім того, місцеві ґрунти Тебризької долини рясніли плодо-
вими деревами тому, що найпоширенішим різновидом місце-
вих земель є знамениті червоноземи  – ідеально пристосовані 
для виростання саме дерев (чого не скажеш про славетні чор-
ноземи, на яких дерева ростуть набагато гірше). І тут не зайвим 
буде згадати, що за Біблією першолюдину Господь сотворив з 
пороху земного і назвав Адамом, а староєврейське слово адам є 
однокорінним зі словами адама («земля») й адом («червоний»), 
тож у буквальному розумінні цього слова Адам означає «люди-
на, сотворена із червоної землі». Цей факт ще раз підтверджує, 
що прабатьківщиною Адама був регіон, де через насиченість 
місцевих ґрунтів оксидами заліза й алюмінію домінуючим 



23

типом навколишніх земель були саме червоноземи, чим за-
вжди славилась Тебризька долина. 

Тепер про «вигнання з Едему». За Біблією, головною сутніс-
тю цієї трагічної в історії людини події є не стільки саме ви-
гнання з «райського саду», скільки його якісні наслідки в пи-
танні добування людиною їжі. Адже якщо в раю Адам зі своїми 
жінками просто брав з дерев готові плоди і вдосталь ними хар-
чувався, не дбаючи про їхнє поновлення, то після вигнання з 
Едему Господь пообіцяв першолюдині, що відтепер йому дове-
деться здобувати харчі тяжкою працею «в поті чола». Втрачав 
відтоді Адам і відчуття своєї вічності і безсмертності. 

Іншими словами, в історії першолюдини настав час, коли ди-
ких плодових ресурсів перестало вистачати для безхмарного «рай-
ського» життя, і сталося те, що Біблія називає «вигнанням з раю». 
Людина змушена була опановувати мистецтво відтворюючого гос-
подарства, обробки землі для вирощування продуктів харчування. 
Для цього знадобилося розвивати відповідні протонаукові знання, 
а з ними до людини, яка перестала бути простим всеядним круп-
ним хижаком – верхньою ланкою біоценозу, прийшло розуміння 
того, «що є добро і зло», а за сім і усвідомлення власної минущості 
й кінцевості: «І вислав його [Адама] Господь Бог із саду Едемського, 
щоб обробляти землю, із якої він узятий. [Бут. 3, 23] …у поті чола 
твого будеш їсти хліб, доки не повернешся в землю, з якої ти взя-
тий, бо порох ти і до пороху повернешся» [Бут. 3, 19].

Таким чином, оповідь Бер-решит про вигнання людини з раю – 
це розповідь про те, що сучасна наука іменує красивим терміном 
«неолітична революція», коли «безтурботне» буття перших лю-
дей завершилося, бо вони усвідомили феномен початковості й 
кінцевості свого життя, стикнулися з проблемою, коли при їх-
ньому розмноженні належних «пасивних» природних ресурсів 
перестає вистачати для виживання, що змусило їх розселятися 
за межі початкового ареалу свого буття та освоювати нові техно-
логії здобуття їжі. Так почалась, за Біблією, «неолітична револю-
ція», за результатами якої людина змушена відтоді добувати собі 
прохарчування «в поті чола свого» – тобто орати землю, копати 
канали, будувати греблі і дамби, ходити за одомашненою худо-
бою – і тим «здобувати собі хліб свій насущний».



24

Означений погляд на початкові етапи людської історії бага-
то в чому співпадає з точкою зору на ці питання, висловленою 
англійським істориком Девідом М. Ролом (David Michael Rohl: 
1950 р. нар.) в його книзі «Від Едему до вигнання: епічна історія 
біблійного народу»1. Але залишається питання хронології опи-
саних подій. У наявній історіографії прийнято читко визначати 
не початки «докерамічного» неоліту на Близькому Сході IX тис. 
до н.е., а остаточне утвердження в Передній Азії домінування 
базованих на відтворюючих формах господарювання і кераміці 
власне неолітичних спільнот над первісною периферією – до-
бою VII-VI тис. до н.е. Проте неупереджений джерелознавчий 
аналіз біблійних матеріалів дає підстави поставити під сумнів 
однозначність такого датування. 

Після «вигнання з раю» наступною епохальною подією люд-
ської історії за Біблією став поділ людства на землеробів і ско-
тарів, адже із перших синів Адама і Єви «був Авель пастирем 
овець, а Каїн був хліборобом» [Бут. 4, 2], причому «каїни» вияви-
лись успішнішими, зайнявши кращі землі, а «авелі» програли 
боротьбу за найродючіші терени і опинилися на узбіччі історії. 
Онуки Адама від третього сина Сіфа (іврит. Шет) започаткували 
релігію («почали призивати ім’я Господа» [Бут. 4, 26]). Що ж до 
наступних епох, то вже у шостому поколінні після Каїна людство 
додумалося до музики («гри на гуслях і сопілках» [Бут. 4, 21]) та 
почало обробляти метали [Бут. 4, 22] – тобто вступило із неолі-
ту в енеоліт). Нарешті, на добу адамового нащадка в дев’ятому 
поколінні Ноя2 (іврит. Ноах) припав знаменитий «всесвітній по-
топ», кількаразову історичність якого підтверджує геологія. 

Згадаймо хоча б, що десь в районі IX тис. до н.е. на Землі 
якісно потеплішав клімат, сталося танення великих льодови-
ків і рівень води в морях і океанах (а також у річках і озерах) 
суттєво піднявся. 

У завершальній частині «Книги Буття» представлений цікавий 
з історичної точки зору опис загальносемітського етногенезу від 
першого післяпотопного пращура Авраама, сина Фарри (Авраам 

1  Rohl D.М. From Eden to Exile: The Epic History of the People of the Bible. London: Arrow (Random House), 2003. 485 р.
2  Чоловічий родовід Ноя за Біблією: Адам → Сіф → Єнос → Каїнан → Малелеїл → Яред → Єнох → Мафусал → 
Ламех → Ной [Бут. 5, 1-28].



25

бен-Тарах), що вважається нащадком Ноя в 11-му поколінні1, за чим 
поданий уже власне єврейський етногенез через Ісаака, сина Авра-
ама (Іцхак бен-Авраам), до Якова, сина Ісаака (Яаков бен-Ісаак), – він 
же Ізраїль (Ісраель‎), від 12-ти синів якого беруть початки 12 давньо-
єврейських племен, котрі і стали під умовним ім’ям «12-ти колін Із-
раїлевих» основою власне єврейського народу.

Тепер стосовно хронології зазначених подій. Її відправною 
точкою може слугувати синхронізація зафіксованих у Старо-
му Завіті біблійних сюжетів із, як вважається, відносно точно 
встановленими датуваннями загибелі перших давньоєврей-
ських царств. За таких обставин, метод зворотного часового 
розрахунку цілком дає змогу пролити світло на загальну хро-
нологію Танаху та вивести приблизний час початку «неолітич-
ної революції» (тобто «вигнання з раю») в її старозавітному тлу-
маченні. Матеріал для цього подає старозавітна «Друга книга 
царів» (вона ж біблійна «Четверта книга царств»), основу якої 
склали, за даними Танаху, відповідні «літописи царів ізраїль-
ських і юдейських»). Вона підвела трагічну риску під започат-
кованим Ісусом Навіном (іврит. Єгошуа бен-Нун) першим ета-
пом державної традиції єврейського народу.

Почнемо з першої відносно узгодженої між усіма близькос-
хідними календарями дати: 722 р. до н.е. Це дата загибелі сепа-
ратного північноєврейського Ізраїльського царства внаслідок 
навали ассирійських військ царя «Салманассара» – тобто Шул-
мануашареда / Салманасара V [727-722 рр. до н.е.], коли після 
трьох років облоги тогочасна ізраїльська столиця Самарія (ів-
рит. Шомрон) капітулювала (722 р. до н.е.), після чого Шулману-
ашаред наказав усім ізраїльтянам примусово покинути свої до-
мівки й переселитися до внутрішніх провінцій його імперії «у 
Халаху й у Хавор, біля річки Гозан і в містах мідійських» [4 Цар. 
17, 6]. Що ж до звільнених від людей земель ізраїльських, їх за 
наказом того ж Салманасара V заселили людьми «з Вавилона і з 
Кути, і з Авви, і з Емафа, і з Сепарваїма» [4 Цар. 17, 24].

Другою є дата загибелі південноєврейського Юдейського 
царства  – точніше капітуляції тогочасної юдейської столиці 
1  Родовід Авраама від Ноя за Біблією: Ной → Сім → Арфаксад → Каїнан → Сала → Євер → Фалек → Рагав → 
Серух → Нахор → Фарра → Авраам [Бут. 11, 10-26].



26

міста Єрусалим (іврит. Єршалаїм) перед полчищами «Навуходо-
носора, царя вавилонського», – тобто найвойовничішого прави-
теля Нововавилонського царства Набукудурріуцура II [605-562 рр. 
до н.е.]. Біблія датує цю подію «11-м роком царя Седекії» [4 Цар. 25, 
2], котрого після капітуляції юдейської столиці змусили дивити-
ся на страту двох його синів, після чого «самому Седекії осліпили 
очі і закували його в кайдани, і відвели його у Вавилон» [4 Цар. 
25, 7]. Що ж до самого міста, карати його Навуходоносор довірив 
«начальнику охоронців» (тобто командиру царської вавилонської 
гвардії) Навузардану [4 Цар. 25, 8], наказом якого єрусалимський 
храм, царський палац та всі інші домівки Єрусалима були тоталь-
но розграбовані та «спалені вогнем», міські стіни  – зруйновані, 
вищі ієрархи юдаїстської церкви (включаючи первосвящени-
ка Сервія) та вищі службовці колишнього царства (загалом 60 
душ) – страчені, а більшість народу юдейського отримала наказ 
покинути батьківщину й переселитися до Вавилонії. З цієї події, 
котру сучасна наука датує за нашим календарем 587/586 р. до н.е., 
в історії єврейського народу почалась сумна епоха «Вавилонсько-
го полону», що тривала до 539 р. до н.е., започаткувавши буття по-
своєму знаменитої єврейської діаспори.

Епоха існування самостійного Ізраїльського царства, якщо 
скласти докупи дати царювань усіх ізраїльських царів від Єро-
воама до Осії нараховує приблизно два з половиною століття1. 
Тривалість існування самостійного Юдейського царства, що 
виникло одночасно з сепаратизацією Ізраїльського, але про-
існувало на майже півтора століття довше, якщо аналогічним 
чином скласти докупи дати царювань юдейських царів від Ро-
воама до Седекії, нараховує приблизно чотири століття2. Ще 
століття припадає на добу об’єднаного Ізраїльсько-Юдейсько-

1  Біблійний перелік ізраїльських царів за Старим Завітом виглядає так (в дужках указана наведена в Танаху тривалість 
їхніх царювань в роках): Єровоам I (22) → Надав (2) → Вааса (24) → Іла (2) → Амврій (12) → Агав (22) → Огозія Ізра-
їльський (2) → Йорам Ізраїльський (12) → Їуй (28) → Йоагаз (17) → Йоас Ізраїльський (16) → Єровоам III Ізраїльський 
(41) → Захарія (0,5) → Менаїм (10) → Факія (2) → Факей (20) → Осія Ізраїльський (9) – загалом понад 240 років.
2  Біблійний перелік юдейських царів за Старим Завітом виглядає так (в дужках указана наведена в Танаху трива-
лість їхніх царювань в роках): Ровоам (17) → Авія (3) → Аса (40) → Йосафат (25) → Йорам Юдейський (8) → 
Огозія Юдейський (менше року) → Гофолія (6) → Йоас Юдейський (40) → Амасія (29) → Азарія (52) → Озія Юдей-
ський (2) → Йоафам (16) → Ахаз (16) → Єзекія (29) → Манассія (50 або 55) → Аммон (2) → Йосія (31) → Йоагаз (3 
місяці) → Еліаким (11) → Єгонія (3 місяці) → Седекія (11) – загалом приблизно 390 років.



27

го царства1, а отже утвердження самого інституту царської 
влади в середовищі давніх євреїв (тобто інтронізацію першого 
єврейського царя Саула) можна приблизно датувати першою 
чвертю XI ст. до н.е., а розпад означеної держави на окремі Із-
раїльське та Юдейське царства – першою чвертю X ст. до н.е. 
Майже чотири століття за Танахом тривала в історії євреїв епо-
ха суддів: цю інформацію дає перевірений метод складання до-
купи тривалості послідовного обіймання суддями своїх посад 
від Гофониїла до Ілії2. Почалася вона, таким чином, десь у пер-
шій половині XV ст. до н.е., а отже завоювання Ханаану євреями 
і життя Ісуса Навина, котрий за Біблією прожив 110 років, при-
падає на кінець XVI – початок XV ст. до н.е.

XVI-м століттям до н.е. логічно датувати «120-річне» життя 
Мойсея, єгипетський полон євреїв та визволення з нього. Мой-
сей був правнуком пращура усіх євреїв Якова-Ізраїля  – тобто 
його нащадком у третьому поколінні, а отже, якщо прийняти за 
вік одного покоління цілком логічні 25-35 років, від фундатора 
єврейства великого пророка Мойсея відокремлювало ще сто-
ліття, що дає підстави датувати появу колін Ізраїлевих початком 
XVII ст. до н.е., а життя пращура усіх семітів Авраама віднести до 
другої половини XVIII – першої половини XVII ст. до н.е. Від по-
топного Ноя Авраама відокремлюють 11 поколінь, що вклада-
ється десь у три-чотири століття, а отже біблійний «всесвітній 
потоп» можна дуже грубо датувати останніми століттями III тис. 
до н.е. Нарешті, сам Ной був нащадком «першолюдини» Адама в 
дев’ятому поколінні, а це ще не менше трьох століть углиб істо-
рії. Таким чином, за віком біблійних поколінь «вигнання з раю» – 
тобто початок «неолітичної революції» в середовищі етнічних 
предків семітомовних народів  – дуже приблизно припадає на 
першу половину – середину III тис. до н.е. Означений висновок 
дає підстави суттєво уточнити та дещо доповнити наші уявлен-
ня про часові рамки «неолітичної революції» в Передній Азії.
1  Царями об’єднаного Ізраїльсько-Юдейського царства за Біблією були послідовно: Саул (?), Давид (40) і Соломон 
(40) – загалом приблизно століття. 
2  Біблійний перелік згаданих у Старому Завіті імен суддів (в дужках указана наведена в Танаху тривалість їхніх пере-
бувань на означеній посаді в роках): Гофониїл (8+40) → Аод (18+80) → Девора (20+40) → ? (7) → Ґедеон (40) → 
Авімелех (3) → Фола (23) → Яїр (22) → ? (18) → Єффай (6) → ? (20) → Самсон (20) → Емегар (?) → Ілія (40) – за-
галом понад 400 років.



28

ЛІТЕРАТУРА:
1. Біблія. Книги Священного Писання Старого та Нового Завіту в 

українському перекладі з паралельними місцями та додатками: пере-
клад патріарха Філарета (Денисенка) за Біблією російською мовою, 
яка була перекладена з єврейської та грецької мов у другій половині 
XIX століття. – Київ: Видання Київської Патріархії Української Право-
славної Церкви Київського Патріархату, 2004. – 1403 с.

2. Емельянов В.В. Древний Шумер. Очерки культуры.  – Санкт-
Петербург: Петербургское востоковедение, 2001. – 368 с.

3. Rohl D.М. From Eden to Exile: The Epic History of the People of the 
Bible. – London: Arrow (Random House), 2003. – 485 р.

V. А. Rubel 
Doctor of science (History), Prof.
Taras Shevchenko National University of Kyiv

BIBLICAL PARADISE GARDEN AND EXILE FROM IT AS A DISPLAY 
OF THE PHENOMENON OF «THE NEOLITHIC REVOLUTION»: THE 
PROBLEM OF GEOGRAPHY AND CHRONOLOGY

The description of heavenly life of Adam, unaware of death in the Eden 
garden, contained in the biblical book Bərēšīṯ («In the beginning», Christ. «The 
Book of Genesis»), is a kind of humanity’s remembrance of early primitive pre-
Neolithic being era. Analysis of text materials of the second chapter of «The 
Book of Genesis» provides reasons to limit Eden geographically with territories 
of today’s Tabriz valley: it is currently Iranian province of Eastern Azerbaijan 
and adjacent provinces of Eastern Anatolia – historically Western Armenia. 
The Bible means by «expulsion from paradise» mankind’s forced transition 
from appropriating to reproductive methods of obtaining food. Thus, in 
accordance with modern scientific terminology, it is a «Neolithic revolution», 
the results of which people were forced to master the art of food cultivation. 
For an effective transition towards new forms of economy (agriculture, 
livestock, crafts, trade) appropriate proto-scientific knowledge was needed. 
Together with it people began to realize their physical transience and finality, 
which Bible identified as a loss of «eternity» by mankind. Method of inverse 
chronological calculation gives grounds to date the beginning of Neolithic 
revolution in the midst of the Semitic peoples’ direct ancestors by first half – 
the middle of III millennium BC. 

Key words: The Book of Genesis, Eden, Neolithic revolution, biblical 
geography, biblical chronology.



29

ПІДПИСАННЯ ПЕРШОГО 
АМЕРИКАНО-ЯПОНСЬКОГО 

ДОГОВОРУ БЕЗПЕКИ (1945-1952 рр.): 
ВИТОКИ ТА ПЕРЕДУМОВИ

І. В. СЕМЕНІСТ 
Київський університет імені Бориса Грінченка

У статті висвітлено питання окупаційної політики США в Япо-
нії як передумови укладення першого американсько-японського дого-
вору безпеки

Ключові слова: Американсько-японський договір безпеки, окупа-
ційна політика, Потсдамська декларація, Далекосхідна комісія, Союз-
на рада, Сан-Франциський мирний договір, нова конституція Японії, 
Мирний договір з Японією.

Із часу підписання першого американсько-японського догово-
ру безпеки минуло вже понад 65 років. Разом з тим, події що від-
бувалися у ті часи й досі накладають відбиток на двосторонні від-
носини США та Японії. В сучасній українській історіографії даної 
проблематики розвиток американсько-японського союзу за часів 
«холодної війни» згадується побіжно, проте, саме у цей період за-
кладалася основа стратегічного партнерства, договірно-правова 
база союзу безпеки між країнами, що були супротивниками у Дру-
гій світовій війні. Саме тому, нами було поставлено завдання дослі-
дити процес формування основ американсько-японського союзу.

Витоки американсько-японського союзу слід шукати ще за 
часів окупації Японії, що почалася 28 серпня 1945 року з при-
буттям генерала Дугласа Макартура у військовий аеропорт Ацу-
га, та формально закінчилася 28 квітня 1952 року (зі вступом у 
дію Сан-Франциського мирного договору). За ці 80 місяців було 
закладено основу нових відносин між країнами. Народження 
американсько-японського союзу було наслідком цієї окупації.



30

Як відомо, основні принципи окупаційної політики союзни-
ків відносно Японії були сформульовані в Потсдамській декла-
рації, підписаній 26  липня 1945  року Сполученими Штатами, 
Англією та Китаєм, до якої 8 серпня 1945 року офіційно приєд-
нався й Радянський Союз.

У Потсдамській декларації зазначалося, що «назавжди по-
винні бути усунені влада та вплив тих, що ввели в оману на-
род Японії, змусивши його йти шляхом всесвітніх завоювань». 
У декларації підтверджувалося, що «повинні бути виконані» 
умови Каїрської декларації про обмеження японського сувере-
нітету островами Хонсю, Хоккайдо, Кюсю та Сікоку. Союзники 
проголосили, далі, свою рішучість суворо покарати військових 
злочинців та вимагати від японського уряду усунення всіх пе-
решкод до відродження та зміцнення демократичних тенден-
цій серед японського народу. Вони обіцяли також, що «будуть 
встановлені свобода слова, релігії та мислення, а також повага 
до основних людських прав» [13].

У декларації зазначалося, що для досягнення зазначених 
цілей територія Японії буде окупована, але «окупаційні війська 
союзників будуть виведені з Японії, як тільки будуть досягну-
ті цілі і як тільки буде утверджений мирно налаштований та 
відповідальний уряд у відповідності до вільно вираженої волі 
японського народу» [14]. 

Вирішальну роль для проведення демократичних перетво-
рень в Японії мало те, в чиїх руках опиниться реальна влада в 
період окупації. Після підписання акту про капітуляцію були 
створені союзні окупаційні війська, командування якими було 
покладено на генерала Дугласа Макартура, командуючого 
збройними силами США у Тихому океані. В дійсності, в окупа-
ції брали участь виключно американські частини, не рахуючи 
невеликого контингенту англійських військ. Це дало змогу 
Сполученим Штатам диктувати японській владі свої вимоги та 
проводити таку політику, яка часто не відповідала домовленос-
тям союзників того часу [10]. 

На Московській нараді міністрів закордонних справ США, 
СРСР та Англії у грудні  1945  року було досягнуто домовле-
ності про створення Далекосхідної комісії та Союзної ради 



31

для Японії. До складу Далекосхідної комісії увійшли 11  дер-
жав  – США, СРСР, Англія, Китай, Франція, Голландія, Канада, 
Нова Зеландія, Індія та Філіппіни. В завдання комісії входило 
формулювання політичної лінії, принципів та загальних засад, 
у відповідності до яких може здійснюватися виконання Япо-
нією її зобов’язань за умовами капітуляції. Важливе значення 
мало те, що для роботи комісії був прийнятий принцип одно-
голосності великих держав – всі рішення приймалися більшіс-
тю голосів за умови співпадіння думок представників США, 
СРСР, Англії та Китаю [11]. Головнокомандувач окупаційними 
військами в Японії повинен був у своїй діяльності керуватися 
вказівками Далекосхідної комісії.

Союзна рада для Японії створювалася у складі представників 
чотирьох великих держав – США, СРСР, Англії та Китаю. Вона но-
сила характер дорадчого органу, на який були покладені також 
функції контролю за діяльністю головнокомандуючого [12].

Незважаючи на те, що окупація здійснювалася від імені со-
юзних держав, необмежені права зосереджувалися саме у гене-
рала Д. Макартура. А рішення та рекомендації вироблені Дале-
косхідною комісію були неефективними, через право вето, на-
дане США, СРСР, Китаю та Великобританії. Хоча й вони не мали 
іншого вибору як погоджуватись із рішеннями Д. Макартура та 
його помічниками. Саме на них було покладено завдання про-
вести глибоку реформу японського суспільства, економіки та 
державного устрою, сприяти розробці нової конституції.

Дослідники виділяють три основні періоди окупації Япо-
нії: 1) період реформ; 2) період «відновлення»; 3) період «пере-
гляду». Перший період окупації починається із підписанням 
Японією акту капітуляції 2 вересня 1945 року та завершується 
безуспішними спробами США скликати мирну конференцію 
восени 1947 року. Це був період, коли були здійснені найбільш 
інтенсивні та рішучі реформи на шляху демократизації Японії. 

У перший період політику окупаційної влади було спрямо-
вано на недопущення відновлення військового потенціалу ко-
лишнього супротивника США у Тихому океані. Саме в цей пе-
ріод було прийнято Конституцію Японії (вступила у дію 3 трав-
ня 1947  року), яка стала одним із найважливіших досягнень 



32

окупаційного режиму. Без детального аналізу положень нової 
конституції неможливе висвітлення принципів американсько-
японського союзу безпеки, оскільки післявоєнна оборонна по-
літика Японії визначалася саме Конституцією 1947 року.

На початку окупації, генерал Д. Макартур та його адміністра-
ція прийняли рішення, що оскільки Японія має стати дійсно 
демократичною – імператор позбавляється політичної ролі, а 
тому Конституція Мейдзі прийнята у ХІХ столітті, мусить бути 
переглянута або змінена повністю. У січні  1946  року, переко-
навшись, що елітарний та авторитарний японський істебліш-
мент був не здатен запровадити демократичну конституцію, 
Д.  Макартур наказав своїм співробітникам розробити проект 
конституції. Через тиждень, з’явилася повністю переписана 
конституція, яку було представлено японцям. До проекту Кон-
ституції було включено відому статтю IX: «Війна як суверенне 
право нації не визнається. Загроза або застосування сили на-
завжди забороняється як засіб врегулювання суперечностей 
із будь-яким іншими націями. Забороняється створення армії, 
флоту, повітряних сил та іншого військового потенціалу. Право 
на ведення Японією воєн не визнається» [22].

Поразка у війні створила підгрунтя для сильних пацифіст-
ських настроїв в Японії, проте положення про відмову від ві-
йни, що містилося у проекті конституції не було попередньо 
обговорено між Д. Макартуром та колишніми японськими лі-
дерами, які були шоковані американським варіантом консти-
туції, який виходив за рамки їх розуміння та світогляду. 

Під час обговорень проекту конституції у парламенті, Хітосі Асі-
да (голова конституційного комітету нижньої палати парламенту) 
запропонував додати до статті IX два положення. Стаття IX, у тому 
вигляді в якому вона існує (зі змінами Х. Асіда курсивом) зазначає:

(1) Щиро прагнучи миру у світі, заснованого на справедливості 
та порядку, японський народ назавжди відмовляється від воєн 
як суверенного права нації, а також від загрози або застосування 
збройних сил як засобу вирішення міжнародних конфліктів.

(2) Для досягнення цілі, вказаної у попередньому абзаці, ніко-
ли у майбутньому не будуть створюватися сухопутні, морські 



33

та військово-повітряні сили, рівно як й інші засоби ведення ві-
йни. Право на ведення державою воєн не визнається [9]. 

Таке формулювання статті IX, що було схвалено як Д. Макар-
туром, так і японським парламентом, заклало основу аргументів, 
що вона не зазіхає на невід’ємне право Японії на самооборону. 

Х. Асіда пізніше говорив, що нова фраза на початку другого аб-
зацу зберегла невід’ємне право Японії на самооборону і «чітко ви-
знається, що у статті не міститься безумовного зречення від засто-
сування військової сили». Таке трактування статті  IX Конституції 
було далеким від загальноприйнятого в Японії, а дебати з приводу 
тлумачення статті IX тривають і до сьогоднішнього дня [23].

Разом з тим, відправною точкою для американсько-япон-
ського союзу стали другий та третій періоди окупації (періоди 
«відновлення» та «перегляду»). 

Невизначена відстрочка мирного договору для Японії на-
прикінці 1947  – початку 1948  року, через радянську та китай-
ську опозицію, ознаменувала собою початок величезної зміни 
у ставленні США до Японії як колишнього ворога. Акцент в 
окупації змістився від реформи японського суспільства в на-
прямку західної демократії до відновлення економіки Японії та 
соціальної стабільності. Набула чинності тенденція розглядати 
Японію як потенційного союзника, а не ворога [20]. 

Розбіжності серед союзних держав у 1948 році відносно того як 
підписати мирний договір, підкреслило важливість позиції Япо-
нії у протистоянні між США та СРСР. Процедурні суперечки були 
тільки симптомом, а не причиною конфліктів. Японська пробле-
ма, може бути більш зрозумілою лише у більш широкому контек-
сті післявоєнної напруги у відносинах між Заходом та Сходом.

За цих обставин, Сполучені Штати передбачливо виріши-
ли використати географічне положення Японії, робочу силу, 
та промисловий потенціал у своїх глобальних інтересах задля 
зупинення радянської експансії. Проте, що до утвердження 
комуністичної влади у Китаї, Сполучені Штати не були готові 
взяти на себе зобов’язання з оборони Японії у випадку агресії 
з боку комуністичних сил, то у січні 1950  року США повністю 
взяли на себе зобов’язання захищати Японію. 



34

Основний принцип захисту Японії проти агресії був повніс-
тю розроблений до кінця 1949 року та публічно проголошений 
державним секретарем Д. Ачесоном в його виступі перед Наці-
ональним прес-клубом у Вашингтоні 12 січня 1950 року: 

«Поразка та роззброєння Японії поклало на Сполучені Шта-
ти необхідність взяти на себе військову оборону Японії так дов-
го як це потрібно, як в інтересах безпеки в усьому Тихоокеан-
ському регіоні, так і в інтересах безпеки Японії …Захист пери-
метру проходить вздовж Алеутських островів до Японії, а потім 
йде до Рюкю, що є життєво важливим для оборони периметру 
Тихого океану» [21].

Ще одним фактором який впливав на зміну підходів щодо 
Японії  – зростання популярності комуністичної партії Японії. 
Так, у січні 1949 року на виборах до парламенту, КПЯ отримала 
35 депутатських місць, що становило 10% голосів виборців [16].

Зі зростанням міжблокового протистояння, КПЯ змінює ак-
цент із мирної революції на антиімперіалістичну боротьбу. Ко-
муністи виступили проти плану відновлення економіки Японії, 
запропонованого США (план Доджа) «як заходу, що має за мету 
поставити Японію у повну залежність від іноземного монопо-
лістичного капіталу» та звинуватили консервативний уряд у 
зраді країни перед іноземним капіталом [17].

Як зазначає індійський дослідник історії американсько-
японського союзу безпеки М. Амраваті, три фактори визначи-
ли зміни в політиці США щодо Японії: 1) рішення про скорочен-
ня економічного тягаря Японії для американських платників 
податків; 2) переоцінка Сполученими Штатами ситуації у світі 
та відносин із Японією; 3) завершення реформ головнокоман-
дувачем союзними окупаційними військами і усвідомлення 
того, що реорганізація японського суспільства без економічної 
стабільності буде мати невелике значення. Ці фактори, як за-
значає дослідник, були взаємозалежними та впливали один на 
одного. Однак, найбільш важливою зміною була ситуація, яка 
залишалася в тіні інших факторів  [18]. Зміну в політиці Спо-
лучених Штатів до Японії визначила сукупність як внутріш-
ньополітичних, так і зовнішньополітичних факторів. Проте 



35

головними серед них були: прихід до влади комуністів у Китаї 
та проголошення КНР, а також початок Корейської війни. 

У той час як Японія здійснювала повільне відновлення за 
планом Доджа, а КПЯ набирала силу. Вашингтон зіткнувся з 
вибухонебезпечною ситуацією на Далекому Сході, що стала 
причиною кардинальної зміни зовнішньої політики Сполу-
чених Штатів в Азії. У жовтні 1949  року Комуністична партія 
Китаю здобула рішучу перемогу та проголосила створення 
Китайської Народної Республіки. Це була подія, що мала да-
лекосяжні наслідки в міжнародній політиці. Комуністичний 
Китай, що був природним союзником Радянського Союзу, до-
давав сил та престижу комуністичному блоку, що впливало на 
баланс сил у світі. Перемога комуністів у Китаї значно послаби-
ла позиції Сполучених Штатів в Азії. Не тільки американський 
бізнес втратив ринки Китаю, але й Сполучені Штати отримали 
потенційного конкурента в цій частині світу. Перемога китай-
ських комуністів також створювала загрозу безпеці Японії. 
Окупаційна влада розуміла, що комуністичний блок буде нама-
гатися зменшити вплив США на Японію через КПЯ.

Останнім фактором, що слугував на перетворення Японії у 
союзники США та утворення американсько-японського союзу 
безпеки стала Корейська війна 1950-1953 рр. Наслідками війни, 
як зазначає М. Амраваті, стали такі зміни політики Сполучених 
Штатів щодо Японії:

1. Японія стала військовою базою і джерелом тилового за-
безпечення для військових сил ООН у Кореї. Це також слугува-
ло причиною економічного зростання у Японії;

2. Американсько-японське економічне співробітництво ста-
ло гаслом дня; а сама Японія повинна стати самодостатньою 
економічною одиницею та економічним партнером американ-
ського бізнесу проти комунізму;

3. Японія, Корея, Окінава, Формоза (Тайвань – прим. авт.) та 
Філіппіни були оформлені в оборонне кільце проти комуніс-
тичної експансії;

4. Японії було дозволено організувати поліцейський резерв, 
який повинен був стати ядром для японського переозброєння;



36

5. Крім того, виникла необхідність відновлення самовряду-
вання в Японії та прискорення зусиль із підписанням мирного 
договору з Японією;

6. Антикомуністичний рух по всій Азії має бути підтриманий 
і включений в організацію оборони Сполучених Штатів і Японії 
була відведена основна економічним роль в цих заходах [19].

За цих не простих умов у світі, у вересні 1951 року у Сан-
Франциско була проведена мирна конференція, на якій 8 ве-
ресня 1951 року був підписаний мирний договір з Японією, під 
яким підписалися 49  країн, включаючи Японію. Три комуніс-
тичні держави  – Радянський Союз, Польща та Чехословаччи-
на – утрималася від підписання. У той же день було підписано 
договір про безпеку між Японією та Сполученими Штатами.

За Мирним договором з Японією формально було проігно-
ровано угоди, підписані в Каїрі, Ялті та Потсдамі, і тим самим 
відкрито шлях для включення Японії в американській оборон-
ний периметр у Тихоокеанському регіоні. 

У той самий день було підписано «Договір про гарантії без-
пеки між Японією та Сполученими Штатами Америки». В його 
преамбулі зазначалося, що зі вступом у силу Сан-Франциcького 
договору «Японія не має ефективних засобів для здійснення 
свого невід’ємного права на самооборону, тому що вона роз-
зброєна» [6]. «Японія бажає, щоб …Сполучені Штати Америки 
утримували свої збройні сили в Японії та поблизу неї для попе-
редження збройного нападу на Японію» [7]. США зі свого боку 
виражали в договорі готовність «утримувати частину своїх 
збройних сил в Японії та поблизу неї, очікуючи, що сама Японія 
буде більшою мірою брати на себе відповідальність за власну 
оборону проти прямої та опосередкованої агресії» [8].

Основою договору безпеки була Стаття 1 про надання Амери-
ці «права розміщювати свої наземні, повітряні та морські сили в 
Японії та поблизу неї». Таким чином, перший військовий договір 
між США та Японією було спрямовано на використання япон-
ських островів як складової частини стратегії США на Далекому 
Сході. Військові бази на території Японії мали надзвичайну цін-
ність для США і з тієї точки зору, що договір безпеки не перед-
бачав обмежень на ввезення ядерної зброї до Японії [1].



37

Статтею 4 було передбачено, що договір припинить свою 
дію тільки тоді, коли, на думку урядів США та Японії, вступлять 
у силу такі заходи в рамках ООН або приготування до індивіду-
альної або колективної безпеки, що замінюють їх і «які необхід-
ним чином забезпечать підтримку іншим шляхом міжнародно-
го миру та безпеки в районі Японії» [2].

На думку відомого радянського дослідника С. Вербицького, 
посилання на ООН явно було зроблено для заспокоєння сус-
пільної думки, тоді як друга умова припинення дії Договору 
безпеки свідчила про наміри правлячих кіл США рано чи пізно 
включити Японію в регіональний військовий союз під своєю 
егідою в районі Тихого океану [3].

На підставі статті  3 Договору безпеки 28  лютого 1952  року 
між США та Японією було заключено так званий адміністра-
тивний договір про умови розміщення американських зброй-
них сил на японській території. За цим договором у розпоря-
дженні США залишились фактично всі ті бази та інші військові 
об’екти на японській території, які вони займали там до вступу 
в силу Сан-Франциського мирного договору [4].

Стаття 9 адміністративного договору передбачала, що «осо-
бистий склад збройних сил Сполучених Штатів, вільнонайма-
ний склад та їх утриманці будуть вилучені

з під дії японських законів та постанов про реєстрацію та 
контроль над іноземцями»; Стаття 17 встановлювала, що «вій-
ськові суди та влада США будуть застосовувати в межах Японії 
виключну юрисдикцію над усіма діями, які будуть здійснені в 
Японії військовослужбовцями збройних сил США, вільнонай-
маним складом та їх утриманцями». Це означало, що увесь осо-
бистий склад збройних сил США в цій країні фактично отриму-
вав право екстериторіальності (з вересня 1953 року японська 
влада отримала право обмеження юрисдикції над особистим 
складом збройних сил США в Японії) [5].

Таким чином, адміністративна угода робила американські 
бази свого роду державою в державі, повністю вилучаючи їх 
з-під контролю японського уряду. При цьому ряд положень ад-
міністративної угоди було сформульовано досить туманно, що 
дозволяло США давати їм довільного трактування.



38

28 квітня 1952 року мирний договір, договір безпеки та ад-
міністративна угода вступили у силу. Усі органи військової ад-
міністрації були ліквідовані. Функції державного управління 
перейшли до рук японського уряду. Мирний договір, договір 
безпеки та адміністративна угода стали юридичною основою 
американсько-японського союзу безпеки.

Отже, Договір безпеки 1951 року заклав основи американ-
сько-японського союзу. Він означав докорінний поворот у під-
ході США до свого нещодавнього супротивника. Таким чином, 
можна прийти до наступних висновків: 

По-перше, в період окупації Японія була повністю ізольована 
від зовнішнього світу. Всі контакти з іншими державами, а та-
кож відвідання Японії іноземцями здійснювалося тільки через 
штаб окупаційних військ. Таким чином, на надзвичайно складні 
проблеми післявоєнного світу японські політичні діячі диви-
лися очима держдепартаменту США. Це призвело до того, що 
протягом певного часу після заключення Сан-Францизького 
мирного договору Японія при проведенні свого зовнішньополі-
тичного курсу слідувала в фарватері зовнішньої політики США.

По-друге, зовнішня торгівля Японії в роки окупації контр-
олювалася штабом окупаційних військ. Це призвело до різкої 
переорієнтації з Китаю та країн Південно-Східної Азії, що було 
характерним для японських зовнішньоекономічних зв’язків 
довоєнного часу, на США. Так, у 1948 р. на їх долю припадало 
64,6% імпорту та 25,6% експорту Японії. Американська окупа-
ційна політика була направлена на те, щоб прив’язати Японію 
економічно до США.

Таким чином, окупаційна політика США створила переду-
мови для перетворення Японії на військового та політичного 
союзника США на Далекому Сході та у Південно-Східній Азії. 
Разом із тим, слід відмітити й інший аспект впливу американ-
ської окупації на подальший розвиток американсько-япон-
ських відносин, а саме вплив цієї окупації на психологію япон-
ського народу, на політичний клімат у країні, що в подальшому, 
особливо зі зміною співвідношення сил між обома країнами 
матиме важливе значення.



39

ЛІТЕРАТУРА
1. Вербицкий С. Японо-американский военно-политический союз 

(1951– 1970). – М., «Наука», 1972. – С.20. 
2. Там само. – С. 21. 
3. Там само. – С. 21. 
4. Там само. – С. 21. 
5. Там само. – С. 22. 
6.  Договор о гарантии безопасности между Японией и 

Соединенными Штатами Америки // Вербицкий С.И. Японо-амери-
канский военно-политический союз (1951 – 1970 гг.). – М., 1972. – С. 271. 

7. Там само. – С. 271. 
8. Там само. – С. 271. 
9.  Конституция Японии [Електронний ресурс].  – Режим доступу: 

http://asiapacific.narod.ru/countries/japan/constitusion_of_japan.htm.  – 
Назва з екрану. 

10. Петров Д. В. Внешняя политика Японии после второй мировой 
войні. – М., 1965. – С. 26. 

11. Там само. – С. 27. 
12. Там само. – С. 28. 
13. Потсдамская декларация [Електронний ресурс]. – Режим досту-

пу: http://www.hrono.info/dokum/194_dok/1945potsdam.php.  – Назва з 
екрану. 

14. Там само. 
15. Цит. за.: Уткин А. И. США-Япония: вчера, сегодня, завтра. – М., 

1990. – С. 134. 
16. Amravati M. The Japan – US Alliance. History of its genesis. – New 

Delhi, 1985. – P. 98. 
17. Amravati M. – Вказ. праця. – С. 99. 
18. Amravati M. – Вказ. праця. – С. 83. 
19. Amravati M. – Вказ. праця. – С. 107. 
20. Цит. за: Amravati M. The Japan – US Alliance. History of its genesis. – 

New Delhi, 1985. – P. 83. 
21. Цит. за.: Amravati M. – Вказ. праця. – C.83. 
22. Japan’s Constitution and Defense Policy: Entering a New Era? / Rust 

Deming // Strategic Forum. – #213 (November 2004). – P. 1. 
23. Там само. 

THE FIRST US-JAPAN SECURITY AGREEMENT (1945-1952 YEARS): 
ORIGINS AND BACKGROUND

The article pays attention to the U.S. occupation policy in Japan as a 
condition of the conclusion the first US-Japan security treaty



40

ГАЗЕТНО-ЖУРНАЛЬНА ПЕРІОДИКА КНР: 
ШЛЯХ ДОВЖИНОЮ У ПОНАД ПІВСТОЛІТТЯ 

(КОРОТКИЙ НАРИС З ІСТОРІЇ)1

І. В. СРІБНЯК 
Київський університет імені Бориса Грінченка

У статті подано стислий огляд з історії розвитку газетно-жур-
нальної періодики КНР за період з 1949 р. і до початку ХХІ ст. Показано 
головні напрямки розвитку тематики друкованих видань; приділено 
увагу найвпливовішим з них, зокрема – газеті «Женьмінь жибао», ін-
формаційній агенції «Сіньхуа». Зроблено акцент на проблемах демо-
кратизації преси, доступності та сприйняття її всіма верствами 
населення багатонаціонального Китаю. 

Ключові слова: преса; газета; журнал; періодичні видання; газетно-
видавничі корпорації, журналістика, Комуністична партія, Китай.

Після проголошення КНР в країні щороку збільшувалася 
кількість газет і журналів (у 1949 р. – 253 газети загальним на-
кладом 2,450 млн. примірників, за десять років – вже 1884 назв 
центральних, провінціальних, окружних і повітових газет, а 
також 818 журналів). Серед них були не лише вже відомі пар-
тійні, профспілкові, комсомольські видання, а й спеціалізова-
ні  – шанхайська економічна газета «Дагун бао» («Незалежна»), 
журнали «Шіцзен жіші» («Міжнародний огляд»), «Сінь Чжун-
го» («Жінка Нового Китаю»), значна кількість галузевих видань 
(для залізничників, шахтарів, будівельників, зв’язківців, лікарів 
та ін.). КПК намагалась залучити до соціалістичного будівни-
цтва й представників 40 різних народностей (загалом близько 
35  млн.  чол.). З цією метою за одне десятиліття (1949-1959 рр.) 
було організовано видання 22 газет і 33 журналів монгольською, 
уйгурською, казахською, корейською та іншими мовами.
1  Фрагмент лекції з першого авторського підручника з історії журналістики (Срібняк І. Історія журналістики країн світу 
(ХVІІ-ХХ ст.): Підручник для студентів вищих навчальних закладів / МОН України; Держ. установа «Ін-т всесвітньої іс-
торії НАН України»; Київ. ун-т ім. Б.Грінченка. – К.: Київ. ун-т ім. Б.Грінченка, 2013. – 264 с.



41

Найбільшою та найвпливовішою китайською політичною 
газетою другої половини ХХ ст. була вже згадувана «Женьмінь 
жибао», яка головним своїм завданням у цей час вбачала мо-
білізацію китайського народу на відновлення народного гос-
подарства, зруйнованого під час воєнних дій з японськими 
військами й армією Гоміндану, а також проведення аграрної 
реформи та боротьбу з рештками загонів нанкінського уря-
ду. Крім того, у 1951 р. газета ініціювала обговорення фільму 
«Життя У Сюня1», який отримав схвальні рецензії, бо благо-
дійницька діяльність героя справді заслуговувала на позитив-
ну оцінку. У 1953 р. газета розгорнула кампанію за виконання 
виробничих завдань першого п’ятирічного плану, наголошую-
чи на першочерговому розвиткові важкої індустрії. Тому в усіх 
номерах газети у 1950-х рр. обговорюється тема своєчасного 
виконання й перевиконання виробничих планів, розгортання 
соціалістичного змагання, економії ресурсів.

Закликаючи до здійснення культурної революції та лікві-
дації неграмотності, редакція поміщала значну кількість мате-
ріалів про здобутки національної системи освіти. Після відпо-
відних партійних рішень про реформу китайської писемності 
газету одну з перших було переведено на набір тексту в гори-
зонтальний рядок. Якщо раніше газету гортали зліва направо, 
а текст читали справа наліво і зверху вниз по вертикалі, то з 1 
січня 1956 р. зовнішній вигляд полоси китайської газети набув 
«європейського» формату, коли рядки йдуть горизонтально і 
читаються зліва направо. У публікаціях «Женьмінь жибао» (так 
само, як і інших газет) почали використовуватися сотні ієроглі-
фів скороченого написання.

Навесні 1957 р. газета опублікувала низку статей (серед них: 
«Серйозне вивчення питання про правильне використання су-
перечностей всередині народу», «Чому ми повинні в намаган-
нях за впорядкування стилю застосовувати метод «помірного 
вітру і невеликого дощу» та ін.), якими закликала розгорнути 

1  У Сюнь – реальна історична постать ХІХ ст., селянин, який розбагатів і став поміщиком-лихварем, після чого пере-
осмислив своє життя і став витрачати кошти на створення початкових шкіл для неписьменних. У цих школах учнів не 
тільки вчили грамоті, а викладали ази конфуціанської доктрини. За свою діяльність У Сюнь був відзначений імпера-
тором Китаю – авт.



42

в партії критику і самокритику. Вже восени того ж року цей 
заклик адресувався всім китайцям, набувши при цьому осо-
бливих рис. Його квінтесенцією стали так звані «дацзибао», 
буквально – «газета великих ієрогліфів», а фактично – статті на 
великому аркуші паперу, яких для зручності прочитання писа-
ли великими ієрогліфами та вивішували в людних місцях. Дац-
зибао могли бути написані будь-ким (робітником, селянином, 
партійцем). Вони не мали чітко визначеної форми; це могли 
бути прозові твори, вірші, карикатури або навіть п’єси. 

Слід відзначити, що досить часто дацзибао містили й слушні 
пропозиції (зокрема й раціоналізаторські), у такий спосіб викорі-
нювались окремі прояви бюрократизму; часто зручні за формою, 
жваві за змістом, вони привертали увагу людей та користувалися 
великою популярністю. Кількість дацзибао не піддається навіть 
приблизному підрахунку, лише в Шанхаї, де тоді проживало 6 млн 
чол., під час тільки однієї кампанії (з боротьби проти «консерва-
тизму і марнотратства») було вивішено 60 млн дацзибао.

З дацзибао могла звернутись навіть дружина до свого чо-
ловіка, як зокрема вчинила селянка Ху Цземін. Апелюючи до 
свого чоловіка, вона писала: «Чжао, у тебе відстала психоло-
гія. Коли ти працював на будівництві дамби, ти не знав ніяких 
«Правил» [йдеться про конфуціянські Правила етики], а повер-
нувшись з будови, заходився копати корені лотоса. Зауважень 
на свою адресу ти не визнаєш, хитрий ти і зарозумілий». На-
ступного дня у клубі з’явилась дацзибао у відповідь ображено-
го Чжао: «Взимку минулого і весною цього року я їздив на бу-
дівництво дамби. Ти сама мала купу планів. Цього року ти стала 
ланковою, зазналася і стала ображати мене. Коли закінчилося 
будівництво дамби і я повернувся додому, то вирішив відпочи-
ти кілька днів. Що ж у цьому поганого?». 

Чжао писав про свою стурбованість діями дружини та мав 
необережність запросити інших висловити свою думку (очевид-
но, сподіваючись почути хоча б співчуття з боку чоловіків). Піс-
ля цього в обговоренні фактичного сімейного конфлікту взяли 
участь всі члени місцевого кооперативу, які затаврували позицію 
Чжао, і вже через кілька днів чоловіку довелось виступити з ще 
однією дацзибао, в якій він цілковито визнав свою «провину». 



43

Того ж року газета розпочала ще одну пропагандистську кам-
панію, цього разу закликавши до «посилення зв’язків партії з 
широкими народними масами». Одним зі шляхів цього було за-
лучення керівних партійних та адміністративних працівників до 
фізичної праці разом із робітниками і селянами. На думку газе-
ти, такий захід дав би змогу подолати «суперечності всередині 
народу», зменшити «бюрократизм, сектантство і суб’єктивізм». 
Китайські журналісти підтримали цей почин та заходилися ак-
тивно використовувати «метод трудового загартування» у своїй 
професійній діяльності. За словами редактора провінційної га-
зети «Хубей жибао» Ту Ціна, журналісти, які висвітлювали про-
блеми сільського господарства, були зобов’язані періодично 
виїжджати в село на термін до одного року і там брати участь у 
сільськогосподарських роботах разом із селянами, у такий спо-
сіб пізнаючи «життя, роботу і досвід селян».

У 1958 р. КНР розпочала виконання «другої п’ятирічки», яка 
мала стати «великим стрибком» та вивести китайську економіку 
на провідні позиції у світі. «Женьмінь жибао» розгорнула на сво-
їх сторінках кампанію за дострокове виконання планів партії, 
за дотримання режиму економії. Виконуючи «історичні рішен-
ня партії», редакція газети закликала своїх журналістів за три 
роки докорінно модернізувати видання, для чого було розро-
блено відповідний план. Передбачалося, зокрема, «пропаганда 
генеральної лінії партії» шляхом систематичного вміщення на 
сторінках газети «статей керівних діячів усіх ступенів», які мали 
бути написані так, щоб їх читали із захопленням. Газетна полоса, 
на думку редакції, повинна була виглядати яскраво, привертати 
увагу багатством різних матеріалів, що мусять гармонічно поєд-
нуватись як «червоні квіти та зелене листячко». 

На кінець 1950-х рр. у редакції «Женьмінь жибао» працювало 
300 журналістів (ще 400 осіб займалися її тиражуванням). Для 
її друку на той час уже використовували ротаційні машини, які 
забезпечували випуск 1,250 млн примірників. Обсяг кожного 
примірника становив спочатку 4 великоформатні сторінки, 
а з 1956 р. його було збільшено вдвічі (до восьми)1. На першій 
1  Якщо взяти до уваги велику місткість ієрогліфів (вдвічі більшу за кириличний текст), то тодішній 8-сторінковий 
обсяг газети дорівнював 16 сторінкам сучасного «Дзеркала тижня».



44

сторінці кожного номера вміщували передову статтю («колонка 
редактора») та важливі оперативні повідомлення. Друга і тре-
тя містили матеріали промислового та сільськогосподарського 
відділів, четверта і п’ята присвячувались міжнародним подіям. 
Науку, культуру, освіту висвітлювали на шостій сторінці, пропа-
гандистські матеріали – на сьомій. Нарешті, восьма, остання: тут 
друкували літературні твори, вірші, оповідання, фейлетони, вмі-
щували художні ілюстрації, а також інші матеріали, переважно 
побутового характеру. Матеріали кожної сторінки готували відпо-
відні відділи (партійного життя, пропаганди, інформації, листів 
читачів, промислового, сільського господарства, фінансово-еко-
номічного, політико-юридичного, місцевих газет, культури й осві-
ти, літератури і мистецтва, ілюстративного, міжнародного тощо).

Центральний апарат редакції працював у дві зміни, маючи 
трьох відповідальних секретарів, так само, як і кожен відділ мав 
трьох завідувачів. Це давало змогу кожному секретареві редакції 
і завідувачу відділу чотири місяці на рік працювати вдень, стіль-
ки ж – уночі, решту часу вони перебували в редакційних відря-
дженнях у різних куточках КНР, насамперед на промислових чи 
сільськогосподарських об’єктах. Велике значення в «Женьмінь 
жибао» у цей час надавалось організації «соціалістичного зма-
гання» між відділами. На щоденних засіданнях редколегії разом 
із планом наступного номера обговорювався зміст попередньо-
го числа, визначалася краща сторінка і кращий матеріал номе-
ра. Щотижнево розподіляли перше, друге і третє місця для від-
ділів-переможців. Після ухвалення рішення редколегія та інші 
учасники засідання вирушали з барабаном до відзначених відді-
лів і вручали їх керівникам червоні прапорці. 

Викликає інтерес проблема новинного наповнення газети: 
по-перше, це забезпечували досвідчені редакційні працівники, 
які від головного редактора дізнавались про щоденні настанови 
ЦК партії; по-друге, новини надходили від «активу» (позаштатних 
співробітників) газети в центрі та на місцях, по-третє, з листів чи-
тачів (до тисячі щоденно) і, нарешті, по-четверте, від кореспон-
дентської мережі газети (300 штатних співробітників, які одно-
часно були й кореспондентами інформаційної агенції «Сіньхуа»). 
Вони також були підпорядковані місцевим комітетам партії, пра-



45

цюючи під їх безпосереднім керівництвом. Частину матеріалів 
редакції постачали місцеві партійні комітети, які інформували 
здебільшого про перебіг подій на «трудовому фронті».

Відмовившись у 1978 р. від сумної спадщини «культурної рево-
люції», преса Китаю впродовж останньої чверті ХХ ст. пройшла 
досить складний період розвитку, позначений поступовим збіль-
шенням кількості ЗМІ, а також поліпшенням їх змістового напо-
внення. Особливо активним був процес відродження раніше за-
критих видавництв, формувалася мережа періодичних видань, 
які вже мали своє «обличчя», орієнтуючись на певну читацьку ау-
диторію. У 90-х рр. на тлі стагнації значної частини партійних ви-
дань почали бурхливо розвиватися галузеві та професійні газети, 
засновниками яких були здебільшого міністерства. Вже за десять 
років від початку змін у Китаї виходило 6 тис. періодичних видань 
(зокрема 1777 газет, з яких лише 98 мали щоденну періодичність).

На початку ХХІ ст. в Китаї унаочнилася чітка тенденція до 
кількісного зростання вечірніх газет  – ваньбао, а також їх та-
блоїдизація. Помітно збільшувався також обсяг газет (до 48 і 
навіть 100 сторінок), що почасти було пов’язане зі збільшенням 
рекламних площ (20-30% від загального обсягу видання)1. Для 
приваблення читачів деякі газети почали використовувати ко-
льоровий друк, і сьогодні вже близько 300 газет у Китаї є кольо-
ровими. Крім того, поліпшилося й інформаційне насичення та 
збагатився зміст видань, які вже не боялися висвітлювати такі 
проблеми, як-от безробіття, інфляцію, жебрацьке станови-
ще багатьох сільських мешканців – членів колишніх аграрних 
комун. Підхопивши гасла лібералізації, що пропонували вищі 
партійні бонзи Китаю, журналісти стали активно критикувати 
негативні сторони життя китайського суспільства – корупцію, 
зловживання державних і партійних чиновників2. 

Одним із наслідків збільшення кількості газет і журналів 
стало посилення конкуренції в національному інформаційному 
просторі, що зумовило їх перетворення на сучасні комерцій-
ні підприємства. Задля цього було, зокрема, змінено систему 

1  У 2000 р. прибуток від реклами найбільшої газети Китаю «Гуанчжоу жибао» перевищив 1 млрд юанів (1 гривня 
дорівнює 1,55 юанів) – авт.
2  Китайська преса до сьогодні не ставить під сумнів монополію на владу КПК.



46

управління періодичними виданнями – до функцій головного 
редактора було віднесено контроль за виконанням власне ре-
дакційної роботи та інформаційним наповненням видання, на-
томість генеральний директор забезпечував технічну сторону 
справи (маркетинг, друк, розповсюдження). 

Прикметним явищем сучасної китайської преси стало по-
слаблення монополії партійних видань. І в наш час друковані 
видання КПК залишаються невід’ємним та досить впливовим 
сегментом всієї системи китайських ЗМІ (близько 1/3 від за-
гальної кількості газет). Під час становлення ринкової економі-
ки деякі партійні видання завдяки ефективному менеджменту, 
зуміли заснувати неполітичні газети і журнали (отримавши в 
такий спосіб можливість заробляти кошти на продажі реклам-
них площ), створити прес-холдинги. Це стало одним із незапе-
речних підтверджень позитивних змін у китайських ЗМІ. 

Заснування газетно-видавничих корпорацій відбувається 
в Китаї, як правило, за ініціативи впливової та досить великої 
газети, яка має розгалужену власну інфраструктуру і диспо-
нує достатньою кількістю вільних коштів, потрібних для роз-
гортання багатопланової господарської діяльності. Першою 
створила прес-холдинг «Гуанчжоу жибао» у 1996 р. Нині йому 
належить 10 газет, один журнал, прес-центр, служба реалізації 
газет із мережею магазинів, компанія нерухомості з загальною 
сумою капіталу в 2,7 млрд. юанів. Виникнення прес-холдингів 
стало важливим чинником у стимулюванні розвитку китай-
ської преси, значно підвищивши економічний потенціал націо-
нальних періодичних видань та їхню конкурентоспроможність.

Провідна партійна газета (орган ЦК КПК) «Женьмінь жибао» 
також успішно витримала іспит часом, про що свідчить хоча б її су-
часний наклад: 1,863 млн. примірників за даними на 2000 р. Газета 
відмовилася від орієнтації на висвітлення переважно політичних 
подій і нині дедалі більше уваги приділяє інформації економічного 
характеру. 2003 р. КПК реформувала систему власних ЗМІ: 677 газет 
було ліквідовано, 325 видань перейшли у власність до недержав-
них комерційних газетних об’єднань, 310 газет відокремлено від 
державних структур та відпущено «у вільне плавання», 94 журнали 
переведено з обов’язкової передплати на вільне розповсюдження. 



47

Ще однією прикметною рисою сучасної китайської преси ста-
ло активне проникнення великих газет в Інтернет. Уже у 2002 р. в 
країні нараховувалося близько 300 газет, що виходили в мережі 
Інтернет. У найбільших містах Китаю (Пекіні, Шанхаї, Гуанчжоу) 
більшість газет вже мають свої інтернет-видання, щоправда, 
вони є лише копією друкованих. Водночас має місце тенденція до 
урізноманітнення матеріалів та надання додаткової інформації. 

У 2003 р. в КНР видавалося 21 тис. газет загальним тиражом 
35 млрд. примірників; крім того, виходило понад 8,8 тис. журналів 
загальним накладом понад 10 млрд. екземплярів. З цієї кількості 
видань значна частина припадає на спеціалізовані часописи, зо-
крема, присвячені моді, фінансам, Інтернету; деякі зорієнтовані 
на певні професійні групи. Дедалі більшої популярності набува-
ють міські газети, які публікують свіжу, оригінальну інформацію. 
Ця тенденція є визначальною для всіх ЗМІ КНР, які намагаються 
встигати за суспільно-політичними змінами в країні.

РЕЦЕПЦІЯ ЛІТЕРАТУРНО-ФІЛОСОФСЬКОГО 
НАДБАННЯ КИТАЮ ЄВРОПЕЙСЬКИМ 

ПРОСВІТНИЦТВОМ: ДО ПИТАННЯ СХОДОЗНАВЧИХ 
СТУДІЙ В УКРАЇНІ ТА ЄВРОПІ

Я. І. ЩЕРБАКОВ 
Київський університет імені Бориса Грінченка

У статті розглядається питання сприйняття класичних ки-
тайських філософських систем у Європі часів просвітництва, зокрема 
класичної китайської думки у творах Вольтера, Г. Ф. Лейбніца, мис-
лителями центральної Європи. Особлива увага приділена ключовим 
світоглядним категоріям, даоському колу (тайзці), принципу лі та 
концепції Владики Неба Шанді.



48

Ключові слова: Китай, просвітництво, Вольтер, Конфуцій, тайц-
зі, даосизм, буддизм, даоське коло, інь-ян.

Щоразу, коли ми звертаємося до спадщини китайської цивілі-
зації, або беремо пряму чи опосередковану участь в щоденному 
житті жителів Піднебесної, китайська культура відкривається по-
новому. Отже, відкриваємо Китай знову. Адже, саме у традицій-
ному символічному побуті східного буття, як і в культурно-філо-
софській спадщині трьох морально-етичних учень Китаю – кон-
фуціанства, буддизму і даосизму, щоразу перед нашими очима 
з’являється дивовижне чудо, що манить нас удалечінь, пояснює 
нам все нові і нові істини, дозволяє бачити Схід і Всесвіт по-
новому. А, зрештою, по-новому розкриваємо самих себе та наше 
оточення. Отже, для повноцінного аналізу китайської культури 
ми маємо звернутися не лише до китайського і європейського 
сьогодення, а й до найважливіших віх сприйняття східної куль-
тури в Європі. Тому вважаємо за необхідне звернутися до однієї з 
перших найважливіших віх знайомства Європи з Китаєм, а саме – 
культури центральної Європи доби просвітництва з конфуціан-
ською маньчжурською імперією Цін (1644-1911н.е.).

Європейське просвітництво виявляло великий інтерес до 
китайської цивілізації. Мислителі тієї доби вбачали в Китаї 
країну, на яку могла спиратися їхня ідеалістична думка. Воль-
тер бачив у вченні Конфуція відображення ідеальної держави, 
яку просвітники могли би втілити в європейській, або навіть і 
всесвітній площині. Для просвітника найщасливішою та най-
достойнішою добою завжди була та, що наслідувала закони 
Конфуція. А отже, морально-етичні цінності конфуціанства ім-
понували великому мислителю просвітництва. Згадаємо, най-
важливішими чеснотами конфуціанства є гуманність жень, 
повага молодших до старших сяо, етичність лі, мудрість чжи. 
Але на перше місце мислитель просвітництва ставив суто мо-
нотеістичне і, місцями, навіть фаталістичне поклоніння Небу 
та гармонію в суспільстві, якої можна досягти, наслідуючи мо-
рально-етичні чесноти конфуціанства. Китайський бюрокра-
тичний державний апарат здавався просвітнику ідеалом, який 
можна використати не тільки в суто світоглядній площині, а й 



49

деякі елементи цієї системи використати для побудови ідеаль-
ної, чи принаймні гармонійної європейської соціальної систе-
ми. Ця система мала відкинути риси нечесності та опиратися 
на ідеальну філософію, що водночас є чіткою, структурованою, 
та вільною від формалізму та догматизму. А отже, наголосимо 
на думці, яку Вольтер виказав в есе «Про Конфуція» [2], спробу-
ємо подивитися на Китай очима просвітника:

«Китайці не можуть звинувачувати себе в невірстві та шах-
райстві, що є звичним для інших народів. Китайські можновлад-
ці показували людям впродовж чотирьох тисяч років, що ними 
можна керувати без того, щоб їх обманювати, що не брехнею слід 
слугувати Богу істини, що забобони не тільки не приносять жад-
ної користі, а є шкідливим для релігії. Ніколи поклоніння Богу 
не було таким чистим і святим, як у Китаї. Я не кажу про народні 
секти, я кажу про релігію імператора, усіх суддів та усіх тих, хто 
не належить до простого люду. В чому полягає релігія усіх бла-
городних людей у Китаї на протязі століть ? Ось: «Вклоняйтеся 
Небу та будьте справедливими» [2,с.950-951]. 

Звісно, думка Вольтера ідеалізує тогочасний Китай, мань-
чжурську імперію Цін, дещо спрощує складну китайську ре-
лігійно-філософську систему, але водночас і чітко розкриває 
суть класичної китайської цивілізації, пояснює нам забуту 
сьогодні рецепцію Китаю в Європі часів просвітництва, звісно 
стародавню, але водночас – і очну, яка може і, мабуть, має стати 
відправною точкою для дослідження класичної китайської ци-
вілізації сходознавцями у Європі. 

Вольтер уявляє Конфуція не лише видатним мислителем, ай 
пророком, носієм зразкових чеснот. Він закликав людей про-
щати і пам’ятати про благодійність, слідкувати за своїми вчин-
ками, виправляти помилки сьогодні, що були допущені вчора, 
позбавлятися пристрастей, віддавати щиро, брати лише за по-
требою, не принижувати інших [2, с.950-951]. 

 Конфуцій був моральним ідеалом Вольтера, просвітника – 
вільнодумця, що шукав короля-філософа. Звісно, держава Цін 
(1644-1911), історичним нащадком якої є сучасний Китай (КНР), 
мала багато рис, які відповідали ідеалам просвіченого абсолю-
тизму тих часів: це і раціональний державний апарат, і єдина 



50

система державних іспитів, і уніфікація писемності та усної 
мови, зрештою – прагматичний раціоналізм в усьому. Конфу-
ціанська філософія в цілому, імпонує думці просвіченого абсо-
лютизму, а китайській державний апарат, що розвивався почи-
наючи з другого тисячоліття до нашої ери, безумовно, є однією 
з найкращих бюрократичних систем, створених людством.

 Правителі династії Цін також відповідали високим ідеалам 
Вольтера. Згадаємо про енциклопедичні словники, що виходи-
ли за правління імператора Кансі, Юнчжена та Цяньлуна, що 
налічували понад двадцять тисяч томів видання буддійсько-
го канону «Лунцзан» китайською мовою, що містило понад 
2500 буддійських текстів, та все культурне надбання буддизму 
Китаю і Центральної Азії, не кажучи вже про численні комен-
тарі канонів, які складалися з десятків тисяч томів. На жаль, 
сьогодні ми не маємо повного перекладу китайського буддій-
ського канону європейськими мовами.

Французький сходознавець Вірджілл Піно у дослідженні 
«Китай та формування духовної філософії у Франції» каже: «Ша-
нувальники Китаю були впевнені, що там, і саме там вони зна-
йшли країну, в якій особисті якості дозволяли б людині отриму-
вати високі державні посади, країну, де людина посідала б місце 
в суспільній ієрархії відповідно до особистих досягнень…. В Єв-
ропі нічого подібного не було, чи майже не було» [3, с.24].

В чому ж причина такого ставлення європейських просвіт-
ників до китайської цивілізації ? Рейхвен стверджує, що філо-
софи доби просвітництва хотіли розірвати ланцюги віджилої, 
старої моралі феодального середньовіччя. Зазначимо також, 
що у ХVIII столітті популярність китайської думки у французь-
кому суспільстві стала значно більшою, ніж навіть популяр-
ність англійської думки, про що часто йдеться у франкомовних 
есе тих часів [3, с.24]. 

Не дивно, що великий курфюрст королівства Пруссія Фрі-
дріх Вільгельм I, який виявляв великий інтерес до китайської 
думки, заклав основи прусського бюрократичного апарату. В 
його бібліотеці було багато книг на китайській мові; він вивчав 
китайську самостійно, став справжнім меценатом для синологів 
того часу [3, с.25-26]. Фрідріха Вільгельма І (як знавця китайської 



51

культури) наслідували такі мислителі  – радники наступника 
курфюрста Фрідріха ІІІ (згодом, короля Фрідріха І) – як Готфрід 
Вільгельм Лейбніц (який на основі китайської «Книги змін» роз-
робив двоїчну систему літочислення. Щодо знайомства з китай-
ською літературною думкою і гіпотетичного впливу останньої 
на європейську літературну традицію Г. Лейбніц зазначає таке:

«Є очевидним, що якби ми європейці були достатньо знайомі 
з китайською літературою, а також такими питаннями, як опо-
ра на логіку, критичний метод аналізу, математика тощо це до-
зволило б нам виявити в китайських [письмових] пам’ятках дав-
нини багато такого, що невідомо сучасним китайцям і навіть їх 
більш пізнім коментаторам і вважається цілковито класичним. 
Цим способом ми разом з преподобним отцем Буве відкрили, 
очевидно, найбільш істинний буквальний сенс знаків-символів 
Фусі (засновника китайської держави) які складаються лише з 
поєднань суцільних і переривчатих рисок і вважаються найдав-
нішими в Китаї, так само як і, без сумніву, найпростішими. Іс-
нує 64 [таких] символів, що містяться в книзі за назвою «І цзин» 
(Книга змін) (Variations). Минулі століття (після Фусі) імператор 
Вень-ван і його син – Чжоу-гун, а ще п’ятьма століттями пізніше 
Конфуцій, шукали там таємниці філософії» [3, с. 315].

Отже, суть китайської філософії Г. Лейбніц бачить в двоїчній 
системі літочислення, в основі якої лежить когнітивна картина 
світу, заснована на категоріях іньського та янського початків 
буття. Зазначимо, що двоїчна система числення, була китай-
ським винаходом; згодом багато в чому експортована Г. Лейбні-
цом та справила суттєвий вплив навіть на сучасні системи ЕОМ. 
Важливим в контексті нашого дослідження є також питання 
про рецепцію китайської традиційної думки європейськими 
вченими, адже, пов’язаний з цим новий погляд на речі дозво-
ляв і дозволяє відкрити багато нового навіть для носіїв китай-
ської традиції у власній культурі. Окрім того, мислитель спра-
ведливо закидає класичній китайській науці про дещо меншу 
чіткість та не такий розвинутий критичний логічний аналіз, 
як у європейській науці тих часів. Слід зауважити, до такого 
критичного аналізу китайська традиційна наука і не прагнула, 
адже її метою була передача морально-етичних особистих та 



52

суспільних цінностей та історії китайської традиції, формуван-
ня особистості традиційного типу. Отже, структурний аналіз 
залишився за межами наукових інтересів китайських літера-
торів. Щоправда, традиційне коло інтересів китайського літе-
ратора було достатньо широким, до нього входили знання від 
філософії та релігійних дійств до природничих наук та аналізу 
походження всесвіту, але методологія дослідження традицій-
ного китайського літератора завжди покладалася на образне 
співставлення реалій та емпіричний досвід, а сухому аналізові 
компонентів відводилося невелике місце, хоча в цілому, цей ме-
тод також був притаманним для китайської науки. Вказує нам 
Г. Лейбніц і на передачу знань давніми легендарними мислите-
лями, від Фу Сі до Конфуція [3]. Зауважимо, що значну увагу у 
роздумах Г. Лейбніца про китайську філософську думку приді-
лено релігійно-містичній компоненті китайського світогляду. 

«Найдавніші китайські філософи і Конфуцій після них за іме-
нами Шанді і Гуй-шень зберігали знання істинного Бога і духів 
небесних, що служили йому і, схоже, приписували господареві 
особливу турботу про людей, їх селища, області, царства» [3].

Для Г. Лейбніца китайська релігійна система розкривається 
таким чином: вершиною усього сущого є вищий бог – дух Неба 
Шанді, якого він повністю ототожнює з маніхейською тради-
цією, йому підкоряються усі добрі та злі духи китайської тра-
диції. Люди прагнуть після смерті стати духами. Щоправда, Г. 
Лейбніц стверджує про відсутність пекельних та райських сві-
тів у китайській традиції, з чим ми дозволимо собі категорично 
не погодитися, адже нам відомо про десять підземних судилищ 
китайського пекла та західний рай Будди Амітабхи. Цією ін-
формацією Г. Лейбніц явно не володіє, але якби і володів – вона 
би лише підтвердила правдивість суджень філософа.

Г. Лейбніц аналізує усі доступні для нього відомості про ре-
лігію, світогляд, філософію давнього Китаю, розглядає вплив 
бінарної системи інь-янь (阴-阳) на релігійну думку Китаю, опи-
сує термінологічну систему давньокитайської філософської 
думки, особливо виділяє в ній вище начало, яке (спираючись 
на конфуціанську традицію) він називає «Царем всевишнім» 



53

Шанді. Шанді тотожний Небу (天), «Нефритовому імператору» 
даоського вчення (玉皇上帝), даоському колу тайцзі («Великої 
межі Інь-Янь» (太极)), первинній енергії (юань ци, 元气). Заува-
жимо, що у буддистів вищий початок ототожнюється з Буддою 
і, відповідно, з серцем людини. В цілому, єдність усього сущо-
го  – ось ключовий постулат, який Г. Лейбніц вбачає в китай-
ській традиції, що згодом справило суттєвий вплив на монізм, 
згодом створеним філософом [3]. Істини та суть конфуціян-
ського вчення Г. Лейбніц опановує, спілкуючись з представни-
ками ієзуїтської місії, що на той час працювала в Китаї, а також 
опановуючи наукові праці ієзуїтів. Тому, в роботах філософа та 
математика ми можемо побачити живе відображення китай-
ської філософської думки тих часів.

«Той же отець Лонгобарді повідомляє про бесіду, що відбу-
лася у нього з одним вченим китайцем, який сказав йому, що 
«Цар всевишній» (Шанді) – це те ж саме, що і Небо, ци, тай цзи, 
юань цu, тянь сін (або ангели (Ies Genies)), тяньмін (доля, що 
посилається Небом), а також нань лінь (благість Землі). Той же 
вчений казав, що Шанді в конфуціянської релігії – це дух, або 
Бог, якому поклоняються буддисти (Bonzes), називаючи його 
Буддою, і даоси, які називають його Юй-Хуаном. Інший (конфу-
ціянець) говорив, що наше серце (тобто те, що діє в середині 
нас самих) є тим же, що і Шанді, і Тянь-Чжу » [3, с.295]

Особливу увагу Г. Лейбніц приділяє Вищому принципу «лі» 
（理）, який тотожній «великій порожнечі» та «вищому початко-

ві», і водночас є «вищим початком» та «великою наповненістю», 
що побутує в конфуціянській традиції. Ключ до розуміння ви-
щого принципу «лі», тотожного природі є ключом до класичної 
китайської філософської думки.

«Китайці називають першопринцип-лі причиною (Raison) 
або основою природи в цілому, [що є], іншими словами, – уні-
версальною причиною і сутністю (substance)» [3, с.275].

Відповідно, вищий принцип «лі», який персоніфікується у 
образі Верховного владики Неба та постає трансцендентним, 
трансформуючись у даоське коло інь-янь, є вищим інтелектом, 
який керує всесвітом і, зокрема  – піднебесною імперією, що 



54

побудована за законами всесвіту. Таким чином, система відно-
син між людьми в Китаї для мислителя є вагомим елементом 
втілення вищого принципу. За Г. Лейбніцом, в китайській куль-
турі є один вищий монотеістичний абсолют, який персоніфіку-
ється то як Небесний владика Шанді 上帝, то як даоське коло 
інь-янь, то як вищий принцип лі. Якщо співставити концепцію 
Шанді та концепцію «даоського кола», то Верховний владика 
Неба (Тянь чжу) Шанді виступає як «син» іньських та янських 
сил, але водночас і як вищий принцип лі 理 цих сил. А отже, у 
класичній конфуціансько-даоській філософській думці слід 
виділити три ключові категорії, точніше відображення вищо-
го початку абсолютного у трьох концепціях: «даоському колу 
інь-ян», концепції «Владики неба Шанді», що керує людьми, 
духами, усім сущим та концепції «вищого принципу лі», тобто 
встановленого порядку усіх речей, згідно якого має бути побу-
доване людське життя та суспільство.

Таким чином, у листах та есе, що дійшли до наших днів, 
Г. Лейбніц детально аналізує відомості про китайську культуру, 
згадує і про систему китайських іспитів, згідно результатів яких 
розподіляли ранги та чини, зрештою і в монадології Лейб-
ніца ми можемо побачити явний вплив китайської думки [3]. 
В 1697 році мислитель публікує дослідження «Novissima Sinica» 
за результатами бесіди у Римі з представниками єзуїтської міс-
сії, що багато років працювали у Пекіні [2]. 

В цей час звертається до класичної китайської думки і таєм-
ний радник Пруссії Пуфендорф, який порівнював методи відбору 
людей на європейську державну службу в Європі з китайськими 
методами. В 1672 році він зазначив: в деяких державах звертають 
увагу не лише на походження та суспільний стан людини, і статус 
людини залежить від її (особистих моральних) якостей і від того, 
що він зробив для держави і як людина, і як громадянин [3].

 І, як зазначає відомий англійський синолог Херлі Глесс-
нер Кріл у роботі «Становлення державної влади в Китаї. Ім-
перія західна Чжоу», у 1693 році, через п’ять років після того, 
як Пуффендорф став таємним радником, у Берліні були прове-
дені державні іспити [3]. Зрештою, Бранденбург – Пруссія ста-



55

ла першою європейською державою, що проводила іспити за 
китайським зразком. Отже, думка Г. Лейбніца та Пуффендор-
фа справила значний вплив на формування сучасної європей-
ської системи освіти, державного апарату, принципів підготов-
ки державних службовців [3].

Не можна відхиляти і вплив китайської думки на Велику 
французьку революцію, культ раціональності та рівності якої 
безпосередньо випливав з філософії європейських просвітни-
ків. Але звісно, маємо погодитися з Х. Г. Крілом, що буде зна-
чним перебільшенням стверджувати, що французька револю-
ція була спричинена впливом китайської думки [3].

Зрештою, слід згадати і про стиль «шінуазері» у мистецтві, 
коли «Китайський палац» з’явився у кожному величному па-
лаці чи великому маєтку, наслідування китайської культури у 
той час було рисою аристократизму, зрештою, не оминув цей 
процес і українські терени, в садибах, що збереглися до нашого 
часу обов’язково були «китайські» кімнати. (напр. Садиба Сам-
чики на Хмельниччині)

Звісно, коли на зміну просвіченому абсолютизму та просвіт-
ництву прийшла низка революційних рухів, «весна народів» 
ХІХ ст., ідеалізація Цінської імперії відійшла у минуле, як і зре-
штою, в дев’ятнадцятому столітті похитнулася міць цієї імперії, 
але культурне та філософське надбання країн центральної та 
західної Європи XVII – XVIII ст. знайшло своє місце в сучасній 
європейській та світовій цивілізації.

Отже, коли йдеться про категорії європейського мислен-
ня, європейські стандарти, ми можемо і маємо враховувати і 
китайський вплив на формування думки європейського про-
світництва, деяких елементів бюрократичної системи, раціо-
налізму філософсько-релігійної думки європейців. Зрештою, 
розпочавши нову сторінку в рецепції східної культури та ци-
вілізації, згадавши про майже забуту стару рецепцію, можна 
плідно використати її надбання для адекватного сприйняття й 
розуміння Сходу, що на сьогодні не є близьким, чи далеким, за-
гадковим чи недосяжним, а є одним із значимих явищ світової 
цивілізації, відкритих для діалогу, дискурсу та дослідження. 



56

ЛІТЕРАТУРА
1. Крил Х. Г.  Становление государственной власти  в Китае. Им-

перия Западная Чжоу / /Х. Г. Крил// Пер. с англ. Р. В. Котенко. — СПб, 
Евразия, 2001.– 479 ст.

2. Конфуций, Конфуций. Уроки мудрости [Текст] : [Изречения: 
Пер.с древнекит. / Конфуций; Сост., вступ. ст. и коммент. М. А. Блю-
менкранца].  – Москва : ЭКСМО-пресс, 2002.  – 957,[1]с.  – (Антология 
мысли В кн. также: Шицзин: Кн. песен и гимнов. Китайская класси-
ческая «Книга Перемен»/Ю. К. Щуцкий. Переводы «Книги Перемен». 
В прил.: Старинный род Конфуция / Сыма Цян. О Конфуций/Вольтер. 
Изложение китайского учения /Л. Н. Толстой. – ISBN 5-04-001855-Х. – 
ISBN 966-03-0527.

3. Лейбниц Г. Письма и эссе о китайской философии и двоичной 
системе исчисления / Г. Лейбниц // Предисловие, переводы и приме-
чания В. М. Яковлева.– М., 2005.– 404 с.

4. Малявин В. В. Китайская цивилизация / В. В. Малявин. – М.: АСТ; 
Астрель, 2001. – 632 с.

5. Малявин В. В. Молния в серце: (Книга прозрений: Духовное про-
буждение в китайской традиции) / В. В. Малявин. – Москва: Наутилус, 
1997.– 364 с.

6.Философия китайского буддизма / [вступ. ст., предисл., пер. с 
кит., коммент. Е. А. Торчинова]. – СПб.: Азбука-классика, 2007. – 242 с.

7. Фицджеральд Ч. П. История Китая / Ч. П. Фицджеральд; [пер. 
Л. А. Калашникова]. – М.: Центрполиграф, 2005. – 460 с.

8. Щербаков Я. І. Буддійська філософія Китаю та центральної 
Азії та її вплив на розвиток далекосхідної літератури / Я. І Щербаков 
// Вісник КНУ ім. Тараса Шевченка «Східні мови та літератури». Ви-
пуск 14. – К.: ВПЦ «Київський університет», 2009. – С. 48 – 52.



57

ШКОЛА КОНФУЦІЯ КИЇВСЬКОГО УНІВЕРСИТЕТУ 
ІМЕНІ БОРИСА ГРІНЧЕНКА

ПОЛІТИЧНА КУЛЬТУРА КИТАЮ 
В КОНТЕКСТІ ЗОВНІШНЬОЇ ПОЛІТИКИ 
(中 国 外 交 理 念 的 政 治 文 化 解 读)

ЧЖАН ЦЗІЦЗЮНЬ (张吉军) 
Ланчжоуський університет, КНР

У статті йдеться про політичну культуру Китаю, особливості 
якої відбиваються в його сучасній дипломатичній практиці, котра, 
спираючись на ідеї гуманізму, прагне гармонії у міжнародних взаєми-
нах. Саме така концепція зовнішньої політики сприяє розкриттю й 
розумінню суті китайської дипломатії, орієнтованої на створення 
міцного миру й гармонійного світу. 

Ключові слова: політична культура, ідеї гуманізму, гармонія між-
народних взаємин, китайська дипломатія.

[内容摘要] 政治文化与外交密切相关。以«以人为本»、«和而不同»、«有所
作为»和«和谐世界»为基本特征的中国外交新理念蕴涵着博大精深的中国政治文
化。以外交新理念为指导的当代中国外交实践也正是中国政治文化中«人本思想»
、«和合»精神和务实灵活风格的体现。了解中国特色外交理念与政治文化之间的
关系可以为我们进一步理解新世纪中国外交布局提供一个新的分析工具和视角。

[关键词] 政治文化, 外交理念, 以人为本, 和谐
外交理念，通常是指有关一国外交的基本观念与指导思想。外交理念在一

国外交实践中发挥着重要的指导作用。2005年9月15日，胡锦涛主席在联合国
成立60周年首脑会议上，发表了题为《努力建设持久和平、共同繁荣的和谐
世界》的重要讲话，全面阐述了和谐世界理念。1十八大报告指出：«和平与发

1  新华社联合国（2995）9月15日电。



58

展是中国特色社会主义的必然选择。要坚持开放的发展、合作的发展、共赢的
发展，通过争取和平国际环境发展自己，又以自身发展维护和促进世界和平，
扩大同各方利益汇合点，推动建设持久和平、共同繁荣的和谐世界»。12013
年3月23日，国家主席习近平在莫斯科国际关系学院的演讲中指出：«面对国
际形势的深刻变化和世界各国同舟共济的客观要求，各国应该共同推动建立以
合作共赢为核心的新型国际关系，各国人民应该一起来维护世界和平、促进
共同发展。我们主张，各国和各国人民应该共同享受尊严。要坚持国家不分
大小、强弱、贫富一律平等，尊重各国人民自主选择发展道路的权利，反对
干涉别国内政，维护国际公平正义。«鞋子合不合脚，自己穿了才知道»。一
个国家的发展道路合不合适，只有这个国家的人民才最有发言权。»2从对内提
出构建«和谐社会»到对外倡导«和谐世界»折射出中华文化内生的一种价值取
向——既善其身，亦济天下。中国外交新理念的提出不仅是中国国内中心工作
和国际形势变化的需要，更是中国政治文化的深刻体现。

1. 政治文化与外交
关于政治文化对外交的影响关系一直为学术界所忽视，自二战结束至冷战时

期，西方国际关系研究一直被现实主义所主导，认为国际社会处于无政府状态之
中，国家行为受到权力分配形成的体系结构的制约。如肯尼思·华尔兹认为，国
际社会中，«国家的功能相似，彼此间的差别主要在于能力的大小»。3但随着冷
战的结束，这种统治地位宣告终结，文化在国际关系研究中的作用日渐凸显。在
西方国际关系研究领域，冷战后兴起的建构主义更是充分肯定了文化在国际体系
中的意义，认为各国的外交行为因为角色、身份的不同而各异，而这种角色、身
份是由文化建构的。建构主义理论的代表性人物温特的《国际政治的社会理论》
一书的基本分析路径便是文化产生身份认同，身份决定利益，利益决定行为。4

因此，无论是温特提出的三种无政府文化到塞缪尔·亨廷顿引起巨大争议的«文明
的冲突»，文化都成为国际关系研究中的重要变量，同时也成为我们理解国际问
题的一个新的分析工具和视角。王辑思指出：«研究一个国家特别是大国的外交
政策，必须联系该国的政治传统、价值观念以至于广义上的文化来考察。»5作为
文化重要组成部分的政治文化更影响着一国对外政策的价值追求和目标设定，成
为决定一国政治领袖的政治信仰、政治态度和执政方式的重要因素。

政治文化概念由美国政治学家加布里埃尔·A.阿尔蒙德在1956年8月发表的
《比较政治体系》一文中首次提出，认为«政治文化是一个民族在特定时期流
1  胡锦涛：《坚定不移沿着中国特色社会主义道路前进 为全面建成小康社会而奋斗——在中国共产
党第十八次全国代表大会上的报告》，2012年11月8日。
2  习近平：《顺应时代前进潮流，促进世界和平发展——在莫斯科国际关系学院的演讲》，《人民
日报》，2013年3月23日。
3  肯尼思•华尔兹著，信强译：《国际政治理论》，上海人民出版社，2003年版，第129页。
4  亚历山大•温特著，秦亚青译：《国际政治的社会理论》，上海人民出版社，2000年版。
5  王辑思：《美国外交思想传统与对华政策》，商务印书馆出版社, 1989年版，第1页。



59

行的一套政治态度、信仰和感情。这个政治文化是由本民族的历史和现在社
会、经济、政治活动进程所形成。»1在阿尔蒙德提出政治文化这一概念后，迅
速被政治学家们所接受并使用。20世纪80年代中期，政治文化概念传入我国。
政治文化具有民族性和继承性两个方面的特征，不同的国家和民族的政治文化
不仅存在差异，而且不同民族的政治文化会代代传承。对政治文化的分类可以
从两个角度来阐释:一是从政治文化的外在特征将其笼统地称为东方或西方的政
治文化；二是根据社会历史发展所经历的历史阶段把政治文化分为奴隶社会的
政治文化、封建社会的政治文化、资本主义社会的政治文化和社会主义社会的
政治文化。2一个国家政治文化会对政治主体的观念产生影响，并且会制约该主
体在政治领域的活动和行为，进而对社会的各个方面的运转和发展产生影响。

«文化赋予我们的生活以意义，给予我们自身同一性，并从芸芸众生中理
出秩序。»3文化是一个国家的历史传承，是一个国家乃至个人行为方式与思维
方式的体现，是一个国家的历史积淀。与利益、权力和制度这些影响国家行为
和国际关系产生潜移默化的影响因素相比，文化的作用更为直接。而作为«产
生于民族传统文化和信仰所奠定的信念体系之中的核心价值观念4»和一种思维
模式与认知倾向的政治文化更成为一国判断国家利益及其实现手段的重要制约
因素，更会对国家对外政策目标的设定、价值追求和外交行为的风格产生影
响。 «一个国家的外交总是一定的统治集团的对外政策体现，而对外政策又是
首先通过统治集团或政治家、思想家个人的思想活动形成的，先有外交思想，
然后进一步上升为统治阶级的对外理论和对外意识形态，形成外交战略»。5一
国领导人的外交理念及这种理念指导下的外交实践不仅受到外部环境的长期影
响而形成，而且这种外交理念更是该国国家、民族政治文化的反映。

在某些情况下，政治文化也成为一国传播其价值观和共同利益，谋求在国
际社会面前宣扬其政策合理性的工具。可以说，美国在此方面堪称代表。美
国处处宣称在世界上除了拯救世界的«天定使命»外，没有任何私利。因此，
美国政府为了获得其对外政策的合法性和民众的支持，不得不通过美国政治
文化中的自由、人权、自治等«道德»原则来包装其赤裸裸的现实利益需求。
约瑟夫·奈认为：«美国政治文化的性质决定了其外交政策往往有着道德表达的
要求»。6罗塞蒂则说：«大多数美国人天生就认为：美国清白无罪、美国乐善
好施、美国例外论»，正是这种美国文化和民族风格要对美国对外政策中的道
德说教和吹嘘负责。即一方面，美国领导人经常把一种民族主义和理想主义的
1  加布里埃尔•A.阿尔蒙德、小G.宾厄姆•鲍威尔著，曹沛霖等译：《比较政治学：体系、过程和政
策》，上海译文出版社，1987年版，第29页。
2  张康之：《政治文化：功能与结构》，《中国人民大学学报》，1999年第1期。
3  罗伯特•F.墨菲：《文化与社会人类学引论》（王卓君译），三联书店，1988年版，第35页。
4  汪波：《美国外交政策的政治文化分析》，湖北人民出版社，2001年版，第12页。
5  叶自成：《新中国外交思想：从毛泽东到邓小平—毛泽东、周恩来、邓小平外交思想比较研究》
，北京大学出版社，2001年版，第1页。
6  约瑟夫•奈著，门洪华译：《硬权力与软权力》，北京大学出版社，2005年版，第41页。



60

向往加以具体化，这种向往已经使得大部分美国的对外政策等同于一场道德讨
伐。另一方面，这种道德说教不仅经常夸大对外政策目标、活动及期望，它还
意味着美国的大部分对外政策不得不继续对公众隐瞒真相。1《美国公共外交
和战略传播的国家战略》更是规定：«所有的传播和公共外交活动应该一如既
往的强调支持我国对自由、人权、尊严、平等的承诺»。2

当代中国外交新理念是在马克思主义的指导下，吸收中国政治文化的优秀
精华，在结合国内外外交工作实践的基础上形成的，这一理念必将对中国外交
工作产生深远影响。

2.中国特色外交新理念梳理
外交理念在一国的外交实践中发挥着重要的作用。美国前国务卿基辛格在

探讨美国外交时就曾指出：«美国与其说需要一项具体政策，不如说更需要一
个长期的理念。»3随着改革开放的逐步深入，中国政府逐步确立了«以人为本»
、«和而不同»、«有所作为»和»和谐世界»等外交新理念，这些外交新理念在
促进中国外交工作与时俱进方面发挥着重要的作用，已经并将继续成为指导中
国外交的新指南。

2.1«以人为本»外交理念
«以人为本»外交新理念的确立是对中国外交哲学的发展，同时也是中国在

外交理念上的继承与创新。2000年11月，江泽民同志在亚太经合组织第八次
领导人非正式会议上强调：人的发展对社会发展具有重要意义：世间万物，
人是最宝贵的。42004年3月，外交部长李肇星在一次记者招待会上指出：我
们的外交是全中国人民的外交；新时期的中国外交贯彻着«以人为本、执政为
民»这一宗旨。5这是中国外交第一次正式强调«以人为本»的外交理念。这一外
交新理念的提出不仅是新一届政府执政风格的传达，更是历届政府外交工作的
继承和创新。具体而言，«以人为本»外交新理念旨在明确中国的外交目标是
为人民服务，既为中国人民服务，又为世界人民服务。2006年4月21日，胡锦
涛同志在耶鲁大学发表演讲时说：«我们坚持以人为本，就是要坚持发展为了
人民、发展依靠人民、发展成果由人民共享，关注人的价值、权益和自由，关
注人的生活质量、发展潜能和幸福指数，最终是为了实现人的全面发展。»6十
八大报告指出：«我们将扎实推进公共和人文外交，维护我国海外合法权益。

1  杰里尔•A•罗塞蒂著，周启明、傅耀祖等译：《美国对外政策的政治学》，世界知识出版社，1997
年版，第397页。
2  Strategic Communication and Public Dplomacy Policy Coordinating Committee.U.S.National Strategy for Public Diplomacy 
and Strategic Communication [R],2007,(6).p.2.
3  亨利•基辛格著，胡利平、凌建平译：《美国需要外交政策吗？》，中国友谊出版公司，2003年
版，第357页。
4  钟之成：《为了世界更美好——江泽民出访纪实》，世界知识出版社，2006年版，第496页。
5  《李肇星就中国外交工作和国际问题回答中外记者提问》，《世界知识》，2004年第7期。
6  胡锦涛：《在美国耶鲁大学的演讲》，《人民日报》，2006年4月23日。



61

我们将开展同各国政党和政治组织的友好往来，加强人大、政协、地方、民间
团体的对外交流，夯实国家关系发展社会基础。»1这些都是对«以人为本»外交
新理念的最好阐释。

2.2«和而不同»外交新理念
进入新的世纪，面对纷繁复杂的国际形势，中国政府明确提出了«和而不同»

的外交新理念。2002年，胡锦涛主席在美国乔治·布什总统图书馆发表演讲时指
出：«和而不同，是社会事务和社会关系发展的一条重要规律，也是人们处世行事
应该遵循的准则，是人类各种文明协调发展的真谛。»2十八大报告指出：«我们主
张，在国际关系中弘扬平等互信、包容互鉴、合作共赢的精神，共同维护国家公
平正义。平等互信，就是要遵循联合国宪章宗旨和原则，坚持国家不分大小、强
弱、贫富一律平等，推动国际关系民主化，尊重主权，共享安全，维护世界和平
稳定。包容互鉴，就是要尊重世界文明多样性、发展道路多样性，尊重和维护各
国人民自主选择社会制度和发展道路的权利，相互借鉴，取长补短，推动人类文
明进步。合作共赢，就是要倡导人类命运共同体意识，在追求本国利益时兼顾他
国合理关切，在谋求本国发展中促进各国共同发展，建立更加平等均衡的新型全
球发展伙伴关系，同舟共济，权责共担，增进人类共同利益。»32013年3月，习近
平主席在莫斯科国际关系学院的演讲中指出：«随着世界多极化、经济全球化深入
发展和文化多样化、社会信息化持续推进，今天的人类比以往任何时候都更有条
件朝和平与发展的目标迈进，而合作共赢就是实现这一目标的现实途径。»4

中国提出的«和而不同»外交理念兼有外交哲学和外交政策的性质，兼有宏
观战略性与微观操作性的特点，其根本内涵应包括：在外交原则上坚持与其
他国家利益的交汇点，以和平的方式妥善处理国与国之间的分歧；在外交实践
中，坚持国际关系民主化，提倡多边主义外交，维护世界的和平发展和世界的
多样性；在外交行为上，主张承认国家间的差异性；在整体上，寻求与其他国
家间的和谐而又不千篇一律，承认不同而不相互发生冲突。这种理念为中国外
交带来了很多新气象，已经并将为维护世界和平与发展做出中国的贡献。

2.3«有所作为»外交新理念
20世纪90年代，面对国际风云剧变和世界处于新旧格局交替的现实，邓

小平纵览全局，对形势的突变做出了精辟的论断。邓小平提出中国应冷静观
察、沉着应付、善于守拙、绝不当头，有些事我们不去做，或不像过去那样
做，人们将之理解和表述为«韬光养晦»。但是，中国绝不是无所作为。中国

1  胡锦涛：《坚定不移沿着中国特色社会主义道路前进 为全面建成小康社会而奋斗——在中国共产
党第十八次全国代表大会上的报告》，2012年11月8日。
2  《江泽民文选（第一卷）》，人民出版社，2006年版，第522页。
3  胡锦涛：《坚定不移沿着中国特色社会主义道路前进 为全面建成小康社会而奋斗——在中国共产
党第十八次全国代表大会上的报告》，2012年11月8日。
4  习近平：《顺应时代前进潮流，促进世界和平发展——在莫斯科国际关系学院的演讲》，《人民
日报》，2013年3月23日。



62

一是«要冷静、冷静、再冷静，埋头苦干，做好一件事，我们自己的事»，«中
国肯定要沿着自己选择的社会主义道路走到底»1。二是«我们坚持独立自主的
和平外交政策，不参加任何集团。同谁都来往，同谁都交朋友，谁搞霸权主
义，我们就反对谁，我们讲公道话，办公道事»。2三是中国在国际上是有所追
求的，按邓小平同志的说法是：«在国际问题上无所作为不可能，还是要有所
作为。按和平共处五项原则办事，在原则立场上把握住。»«我们要积极推动
建立国际政治经济新秩序。»3十八大报告指出：«中国主张和平解决国际争端
和热点问题，反对动辄诉诸武力相威胁，反对颠覆别国合法政权，反对一切形
式的恐怖主义。中国反对各种形式的霸权主义和强权政治，永远不称霸，永远
不搞扩张。中国将坚持把中国人民利益同各国人民共同利益结合起来，以更
加积极的姿态参与国际事务，发挥负责任大国作用，共同应对全球性挑战。»4

当前，中国外交处于发展的新时期，«韬光养晦，有所作为»作为中国外交
中的大智慧和大战略在短期内不可能改变，中国将在«韬光养晦»的同时，更
加注重«有所作为»，中国将会以更加积极的姿态全面关注国际社会关注的事
务，更加积极的参与国际事务，更加负责的处理国际事务。«有所作为»的外
交理念向外界明确表达了中国人民愿在国际舞台上有所作为，并为世界的和平
与发展做出贡献的美好愿望。

2.4«和谐世界»外交新理念
2005年9月15日，在庆祝联合国成立60周年首脑峰会上，胡锦涛同志向全

世界提出了构建«和谐世界»的主张，他指出：«我们应该尊重各国自主选择社
会制度和发展道路的权利»，«应该加强不同文明的对话和交流»，«应该以平
等开放的精神，维护文明的多样性，促进国际关系民主化，协力构建各种文明
兼容并蓄的和谐世界。»5十七大报告郑重强调，中国将与各国人民携手努力，
推动建设持久和平、共同繁荣的和谐世界。十八大报告亦指出：«人类只有一
个地球，各国共处一个世界。历史昭示我们，弱肉强食不是人类共存之道，穷
兵黩武无法带来美好世界。要和平不要战争，要发展不要贫穷，要合作不要对
抗，推动建设持久和平、共同繁荣的和谐世界，是各国人民共同愿望。»6

和谐世界理念的提出是中国政府深刻洞察和正确把握国际形势的结果，是
中国对于维护世界和平，促进共同发展的一种新的视角、思路和途径。同时，
和谐世界理念对于开创中国外交的新局面，促进新型国际关系的建立也具有深

1  《邓小平文选》第3卷，人民出版社，1993年版，第321页。
2  《邓小平文选》第3卷，人民出版社，1993年版，第162页。
3  《邓小平文选》第3卷，人民出版社，1993年版，第363页。
4  胡锦涛：《坚定不移沿着中国特色社会主义道路前进 为全面建成小康社会而奋斗——在中国共产
党第十八次全国代表大会上的报告》，2012年11月8日。
5  胡锦涛：《努力建设持久和平、共同繁荣的和谐世界》，《人民日报》，2005年9月16日。
6  胡锦涛：《坚定不移沿着中国特色社会主义道路前进 为全面建成小康社会而奋斗——在中国共产
党第十八次全国代表大会上的报告》，2012年11月8日。



63

远的历史意义和重大的现实意义。其一是和谐世界理念是马列主义、毛泽东思
想和邓小平理论的继承和发展，是对马克思主义国际关系理论的重要创新，它
与前三代领导人的外交理念一脉相承，是中国人民愿与世界各国人民一道共建
和平世界的美好愿景。其二，和谐世界理念代表世界上广大发展中国家的人民
渴望和平，期盼政治、经济上的公正和平等，消除贫穷和落后，最终建立国际
政治经济新秩序，实现全世界人民和谐相处的美好愿望。最后，和谐世界理念
在解决目前国际社会存在的一系列现实性问题也具有实践性的意义。«这个世
界，人类依然面临诸多难题和挑战，国际金融危机深层次影响继续显现，形形
色色的保护主义明显升温，地区热点此起彼伏，霸权主义、强权政治和新干涉
主义有所上升，军备竞争、恐怖主义、网络安全等传统安全威胁和非传统安全
威胁相互交织，维护世界和平、促进共同发展依然任重道远。»1在这种大背景
下，和谐世界理念的提出将成为解决上述一系列问题的«利器»，将为世界各
国共同应对人类面临的严峻挑战，推动世界的和平与发展提供指导。

3.政治文化与中国外交新理念
外交思维不但是一种意识形态，更是一种文化理念。一国的历史经验、民族

经验、价值追求以及心理承受力和自身的利益，也反映在外交领域，构成外交战
略的底蕴和根基。2作为一个拥有五千多年悠久历史的东方文明古国，中华民族
在漫长的历史长河中创造了灿烂的文明成果和绚丽多彩的优秀思想文化，也成为
世界文明长河中的一笔极为珍贵的文化遗产。同时，中华文化中那些跨越时空和
民族的优秀思想和理念，为当代中国外交理念的传承和发展提供着精神养分，使
后者日益显现出深厚的文化底蕴和适应时代瞬息万变的强劲生命力特征。从中国
外交理念的传承与发展和中国外交新理念的提出都能发现政治文化对其的影响。

3.1传统文化中的人文精神与中国外交«以人为本»新理念
«人文»文化是中国文化最为典型的特征之一，人文精神也是人类文化创造

的价值指向和终极关怀。中国文化中的人文传统历史源远流长。如先秦«惟人
万物之灵»3、«人者，天地之德，阴阳之交，鬼神之会，五行之秀也»4，这是
中国传统文化最先关于人文精神的表述。而«以人为本»思想更是人本思想的
核心价值理念。«以人为本»最早出现在春秋战国时期政治家管仲所著的《管
子》一书，«夫霸王之所始也，以人为本。本理则国固，本乱则国危。故上明
则下敬，政平则人安，士教和，则兵胜敌，使能则百事理，亲仁则上下危，任
贤则诸侯服。»5 即表明在当时诸侯割据的情形下，必须一开始就以老百姓为

1  习近平：《顺应时代前进潮流，促进世界和平发展——在莫斯科国际关系学院的演讲》，《人民
日报》，2013年3月23日。
2  周启明：《人文精神与中国和平外交取向》，《国际论坛》，2006年第4期。
3  《尚书•泰誓上》
4  《礼记•礼运》
5  《管子•霸言》



64

根本的方针，这样才能在中国范围内完成霸业的任务。《贞观政要·务农》篇
讲«国以民为本，人以食为命。若禾黍不登，则兆庶非国家所有»1，«凡事皆须
务本。国以人为本……»。意思即为一切事情都必须致力于根本，国家以人民
为根本，人民以衣食为根本。《贞观政要·君道》讲：«为君之道，必须现存百
姓。若损百姓以奉其身，犹割股以啖腹，腹饱而身毙»，«木之长者，必固其
本»，«怨不在大，可畏惟人»，«君人者，诚能见可欲则思知止以安人»。2 在
《贞观政要·政体》中有«以百姓之心为心»，«若圣者施化，上下同心，人应如
响»，«帝志在忧人，锐静为政，崇尚节俭，大布恩德»。3《论语》中讲«道千
乘之国，敬事而信，节用而爱人，使民以时。»4《孟子》有«民为贵，社稷次
之，君为轻»5。《尚书》中讲：«皇族有训，民可近，不可下，民惟邦本，本
固邦宁»。6《淮南子》中有«国之有民也，犹城之有基，木之有根。根深则木
固，基美则城坚，民安则上宁»。7《三国志》云：«国以民为本，强由民力，
财由民出。夫民殷国弱，民瘠国强者，未之有也。故为国者，得民则治，失之
则乱，若不受利，而令尽用立效，亦为难也»。8»司马光在《惜时》中说: «夫
民者，国之堂基也；礼法者，柱石也；公卿者，栋梁也»。9在这些文献中都可
以找到有关«以人为本»的语段，这也说明«以人为本»已是中华文明的一种标
志，这种民本文化都蕴涵着«仁»、«爱人»为基本核心的德治的主张。

当然，随着时代的发展，今天的«以人为本»思想内涵已经向着更为广阔和
透彻的范围扩展，原不是古人用«以人为本»来维护封建统治阶级的策略，将
其作为一种理想化的意识形态来使用。对于外交而言，外交«以人为本»就是
国家的外交部门、外交活动和外交内容都要以«人»的标准来衡量，即外交活
动是否满足了人民群众的需求，是否为人民尽到了责任，是否受到人民的监
督，在对外交往活动中是否维护了公民的利益。«以人为本»外交理念体现在
具体外交工作中的具体要求就是中国在国外的外交代表机构，不仅应该代表中
国这个国家，而且应该代表每一个中国公民，每一项外交实践活动应该为维护
中国法人和公民的合法权益而服务。

3.2中国传统的天人关系论与中国«和而不同»外交新理念
中国传统文化认为人与自然是一个而不可分割的整体，此即所谓的«天人

合一»的观念。«天人合一»强调人与自然的和谐统一，是古代中国人占主导地

1  [唐]吴兢：《贞观政要•务农》卷8
2  [唐]吴兢：《贞观政要•君道》
3  [唐]吴兢：《贞观政要•政体》
4  《论语•述而》
5  《孟子•尽心下》
6  《尚书•五子之歌》
7  《淮南子•泰族训》
8  《三国志•陆逊传》
9  [宋]司马光：《五规•惜时》。



65

位的世界观，也是中国传统哲学的基本思维框架。天人合一思想最早萌发于西
周时期，这在春秋战国时期诸子百家的论述中有较为充分的体现。孔子言：«
天何言哉？四时行焉，百物生矣。天何言哉?»1，即认为天是宇宙万物的最高
主宰。孟子则认为天人相道，天的根本德性蕴含于人的心性之中，天道与人道
相互贯通。孔子和孟子所谓的«天»，主要是道德意义上的，但同时也兼有自
然的含义。2老子说：«天网恢恢，疏而不失»，«人法地，地法天，天法道，道
法自然»。3庄子言：«天地与我并生，而万物与我为一»。4宋代的张载提出了«
天人一物»，«天地之塞吾其体，天地之师吾其性»5。程颢言：«学者须先识
仁，仁者浑然与物同体, 义、礼、知、信皆仁也。»6中国传统古典文献中并没
有关于什么是«天»的统一说法。国学大师季羡林认为可以«将天简化为大家都
能理解的大自然7»，天人合一是人生的最高理想境界。

中国传统文化在人际关系、个人与社会关系的处理上采取整体主义的原
则，即所谓«人道源于天道»，讲究«和»的精神，主张«君子和而不同，小人同
而不和»8、«君子以同而异»9，提出社会人际关系的价值取向。老子提出«道生
一、一生二、二生三、三生万物。万物负阴而抱阳，冲气以为和»10，认为以天
道自然为中心的价值和作为阴阳本体之道是一种自然常态。也就是说，中国
传统文化中虽然讲«一阴一阳之谓道»，主张«君子和而不同»，但更强调处于
对立位置的双方不具有根本性的冲突关系。«不尚贤，使民不争»，11«君子无所
争»12。中国传统文化更多强调个体对家庭、社会的责任，认为个体利益只有通
过整体利益才能实现，主张顾全大局，这样才能使处于不平等地位的对立双方
实现和谐，达到统一的状态，也就是所谓的«大同世界»。作为传统文化的精
髓，这种«求同存异»的思想深刻的影响了中国外交，以其为理论基础而形成
的«和平共处五项原则»已经成为不同国家间处理相互间关系的基本准则。

3.3中国文化经世致用的传统与中国«有所作为»外交新理念
中国文化的重要特点之一是以解决社会人生中的实际问题为出发点和归

宿，处理问题的方式更注重实用，讲求务实也成为中国文化经世致用的传统。

1  《论语•阳货》
2  叶文虎、陈静澜、邓文碧：《中国传统的天人关系论语可持续发展的伦理学基础》，《第二届东
方思想国际研讨会论文集》，http://www.fon.org.cn/index.php?id=3696.
3  《老子》第二十五章。
4  《庄子•齐物论》
5  张载：《西铭》
6  《二程遗书》第二卷上。
7  季羡林、张光璘：《东西文化议论集》（下册），经济日报出版社，1997年版，第71页。
8  孔丘：《论语》，岳麓书社，2000年版。
9  姬昌：《周易》，岳麓书社，2000年版。
10  《道德经》
11  《道德经》
12  《论语•八佾》



66

这一传统文化思想对中国外交实践的意义要求中国坚持»务实外交»，也就是
要求在外交活动中要充分考虑国际关系中的国家利益问题。对自己的国家利益
无须回避，而是向外界明确的予以表达，以取得其他国家的理解。务实外交也
表现在对待与中国关系不大的国际问题上采取相对超脱的一种态度。在坚持务
实外交的同时，不能仅单纯的考虑本国的国家利益，也应该适当的考虑他国的
利益需求。那种不承认其他国家的利益，而只顾实现自己国家利益的做法不符
合现时代的外交精神。坚持务实外交，还要在正视本国和其他国家的正当的国
家利益的基础上，达成相互之间«互惠互利»的认知共识。只有这样，才能在
外交实践中真正做到奉行务实外交，否则务实外交很可能会流于空谈。1

中国外交«有所作为»新理念并非是指中国要打破现有的国际关系秩序，挑
战美国在世界中的霸权地位，或当第三世界的头，而是说作为世界上最大的
发展中国家和正在成长中的大国，中国会积极参与国际事务，主动参与新国际
秩序的塑造，以让国际社会听到中国的声音，并以负责任大国的形象出现在世
界面前。习近平主席在莫斯科国际关系学院的演讲中指出：«我们主张，各国
和各国人民应该共同享受安全保障。各国要同心协力，妥善应对各种问题和挑
战。越是面临全球性挑战，越要合作应对，共同变压力为动力、化危机为生
机。面对错综复杂的国际安全威胁，单打独斗不行，迷信武力更不行，合作安
全、集体安全、共同安全才是解决问题的正确选择。 »2«有所作为»意味着中
国要积极推动国际政治、经济新秩序的建立，反对霸权主义和强权政治，意味
着中国要承担大国责任，塑造大国形象，意味着我们要大力推进多边外交。

3.4中国政治文化中的«和合»精神与中国外交«和谐世界»新理念
«和合»是中国政治文化中真正具有内涵性质的概念，也是根本不同于西方

世界观的一种根本思想。改革开放30多年来，中国共产党领导中国人民建设
社会主义，取得了令世人瞩目的巨大成就。在国际层面，中国从一个国际体系
外的一员成为国际体系内负责人的成员。这一系列成就的取得使得中国传统文
化中的民本、和谐、协和万邦等传统理念具有了新的现实意义。

中华民族是崇尚«和»文化的民族。早在西周时期就有关于«和»的提法。
而作为一种文化理念或哲学概念，«和»具有多种含义。《广韵》中认为«和»
是«顺也，谐也，不坚不柔也»。《谥法》的解释是：«不刚不柔曰和。»《词
源》中«和»有«调、顺、谐、合»等多种释义。«和»的理念是中国文化的核心
思想，其基本要义包括这几个方面：1.和为贵。儒家思想坚信和平是社会发
展的前提，而战争则是社会发展的破坏性力量，主张以和为贵，反对攻战。
儒家的最高标准是«和谐»，所谓«礼之用、和为贵。先王之道，斯为美。小大

1  秦亚青：《国际体系与中国外交》，世界知识出版社，2009年版，第156—157页。
2  习近平：《顺应时代前进潮流，促进世界和平发展——在莫斯科国际关系学院的演讲》，《人民
日报》，2013年3月23日。



67

由之，有所不行。知和而和，不以礼节之，亦不可行也。»1，«天地感而万物
化生,圣人感人心而天下和平»2。对天下太平，社会长治久安和大一统的和谐
局面的追求成为儒家思想中最为重要的社会目标和价值追求。而«知止而后有
定，定而后能静，静而后能安，安而后能虑，虑而后能得»3，这是儒家思想中
表现的中国文明持续的内在需求。儒家文化将贵«和»、求«和»广泛的运用于
事物、人、家庭、社会和国家等方面的认知和实践中。孔子倡导：«君子同而
不和，小人和而不同»，倡导和谐而不千篇一律，不同而不互相冲突。只有和
谐才能实现共生共长，尊重事物之间的不同才能实现相辅相成。儒家思想强
调，只有实现了天下为公、社会和谐安定和人与人之间的坦诚相待，才能实现
所谓的大同和大道。孟子《礼记·礼运》中有：«大道之行也，天下为公。选贤
与能，讲信修睦。故人不独亲其亲，不独子其子，使老有所终，壮有所用，少
有所长，鳏寡孤独废疾者，皆有所养。男有分，女有归。货恶其弃于地也，不
必藏之于己；力恶其不出于身也，不必为己。是故谋闭而不兴，盗窃乱贼而不
作，故外户而不闭，是谓大同。»4这一思想强调只有实现上述目标才能真正建
立所谓的大同世界。2.中庸之道。«中»有«中正»、«中和»之意，反对«过»与«
不及»。《中庸》言：«不偏之为中，不易之为庸；中者天下之正道，庸者天
下之定理»，«中也者，天下之本也；和也者，天下之达道也。致中和，天地
位焉»，«舜其大知也与！……执其两端，用其中于民»，«喜怒哀乐之未发，
谓之中»。强调人们行为的节制，反对人们在认识任何事物时有走向两个极端
的偏向，对人对事无过而不及，恰到好处，保持一种和谐适度的状态。在处理
国与国之间的关系时应做到«和而不同»，要尊重事物之间的差异。既要加强
与他国的交流，又要保持自己的独立性。既要坚持自己的立场和独立性，又不
能将自己的意志强加于人。3.德治思想。中国自古以来就有崇尚道德和以德治
天下的传统，这也是中国被称之为礼仪之邦、文明之国的主要原因。《素书》
中说：«道者，人之所稻，使万物不知其所由。德者，人之所得，被万物各得
其所欲。»5《易经》中有«百姓日用而不知»6。老子云：«故常无，欲以观其
妙。常有，欲以观其窍»7。《左传》中有«德，国家之基也»。《礼记》则有«
德者本也»的说法，以说明道德的意义。儒家思想强调用道义去限制对私欲的
追求。孔子讲：«君子喻于义，小人喻于利»。8作为儒家思想体系核心范畴的«
仁»的思想既是一种社会政治理想，也是一项伦理道德范畴。如孔子讲：«爱

1  《论语》
2  《周易•咸彖》
3  《大学》
4  《礼记•礼运》
5  《素书》原始章
6  《易经》
7  《道德经》
8  《论语•里仁》



68

人»1。孟子将«仁»定义为«仁者爱人»2，这种思想即就是从爱亲人，再推及爱
众人，演变为一种胸怀宽广的博爱意识和道德情怀。关于«忠恕»的思想，孔
子讲：«其恕乎，己所不欲，勿施于人»3，«夫仁者，己欲立而立人。能近取
譬，可谓仁之方也。»4，也就是说自己有需求，有欲望时也应该考虑别人的
需求和感受，要照顾和关心他人。宋代的张载提出了«民，吾同胞；物，吾与
也»5，提倡«以爱己之心爱人，则尽仁»，6并最终实现«为天地立心，为生民立
命，为往圣继绝学，为万世开太平»的远大理想。仁爱思想也被认为是中华民族
传统美德的核心和处理国与国之间关系的最高道德标准。4.自强不息和厚德载
物的民族精神。中国传统文化一方面强调世间万物运行规律的不可抗拒性，另
一方面又认为人应该遵循事物发展的规律，奋发进取。古人讲«天行健，君子以
自强不息»，7《易传》称«穷则变，变则通，通则久»8、«天地革而四时成，汤
武革命，顺乎天而应乎人。革之时，大矣哉»9。中国传统文化中宽广仁厚、兼
容并包的精神无处不在。《易传》讲«地势坤，君子以厚德载物»，惟宽可以容
人，惟厚可以载物。孔子讲：«所恶于上，毋以使下；所恶于下，毋以事上。所
恶于谦，毋以先后；所恶于后，毋以从前。所恶于右，毋以于左。所恶于左，
毋以于右。»10这些都表示了中华文化中克己、自制和善意的思想。中华文化发
展的过程既是自身争鸣与扬弃的一个过程，也是吸收与融合外来文化的过程。
纵观整个中华文化的发展历程，无论是佛教的传入，还是外来文化的入侵，中
国都没出现所谓的«文明的冲突»，而是出现了化异为同或与之共存的局面。

4.中国外交实践活动中的政治文化体现

4.1中国人文外交的实践与发展体现了政治文化中«以人为本»理念
2007年，胡锦涛总书记在十七大报告中从提升中华文化软实力的高度提

出：«加强对外文化交流，吸收各国优秀文明成果，增强中华文化国际影响
力»11。2008年，外交部长杨洁篪在中央党校所做的题为«奥运后的国际形势与
外交工作»的报告中认为«要大力开展人文外交。积极扩大对外文化、体育、
旅游等领域合作和民间交流，进一步推进海外«孔子学院»和中国文化中心建

1  《论语•颜渊》
2  《孟子•离娄下》
3  《论语•卫灵公》
4  《论语•雍也》
5  《正蒙•乾称》
6  《正蒙•中正》
7  《周易•乾》
8  《周易•系辞下》
9  《周易•革》
10  《大学》
11  胡锦涛：《高举中国特色主义伟大旗帜，为夺取全面建设小康社会新胜利二奋斗——在中国共产
党第十七次全国代表大会上的报告》，人民出版社，2007年版，第36页。



69

设，传播中华优秀文化»。1第一次正式提出了«人文外交»的概念。人文外交作
为一种行的外交形式，具有鲜明的时代特色和中国特色。开展«人文外交»的
目的旨在传播中国优秀传统文化，促进外界更好的了解中国，特别是普通中
国人的生活状态，从而为进一步塑造中国形象和提升软实力而服务。在内容
上，«人文外交»强调«外交为民»，活动内容主要在于普通民众生活更为贴切
的对外文化、旅游、体育、民间交流等领域展开，而交流的内容更多的集中于
意识形态、文化传统、社会生活方式等方面。在理念上，«人文外交»强调以
人为核心的交流，认为不同文化之间通过对等交流，实现共存和求同存异。体
现了中国«和平、发展、合作»的外交宗旨和«世界大同»的外交理想。

作为一种理论概念，«人文外交»提出的时间并不长，但是作为这一种对外
交交往的具有行动和实践，人文外交出现的要早，并取得了一些重要的成就。
例如：1.孔子学院的建设。为推广本民族的优秀文化，中国政府在1987年成
立了«国家对外汉语教学领导小组»，简称«汉办»。在借鉴德国歌德学院、西
班牙塞万提斯学院和法国法语联盟等机构推广本民族优秀文化的做法，国家«
汉办»选择了孔子这位中国传统文化的代表性人物作为汉语教学的品牌。2004
年起，国家陆续在海外设立了以教授汉语、传播中国优秀文化，秉承孔子«和
为贵»、«和而不同»理念，推动中国文化与世界各国文化的交流与融合，为建
设一个持久和平、共同繁荣的和谐世界为宗旨的«孔子学院»。孔子学院的职
能就是提供符合各种人群需要的面授及远程汉语教学，开展标准化教师培训和
汉语教学能力认证，提供留学中国咨询，举办传播中国教育文化活动，支持开
展当代中国研究等。自成立以来，孔子学院受到了许多国家和地区的重视，发
展非常迅速。2004 年，中国第一所孔子学院在韩国首尔设立，此后，中国已
经在全球100 多个国家和地区设立了358 所孔子学院和500 个孔子课堂。22.
各种文化交流活动。2012年2月15日，中共中央办公厅、国务院办公厅印发了
《国家«十二五»时期文化改革发展规划纲要》提出：«加强对外文化交流。整
合社会科学、文学艺术、新闻、广播电视、电影、出版、版权、民族、侨务、
体育、旅游等资源，充分利用多边和双边机制，开展国家文化年、中国文化
节、«感知中国»等品牌活动，……构建人文交流机制，把政府交流和民间交
流结合起来，发挥非公有制文化企业、文化非盈利机构在对外文化交流中的
作用，支持海外侨胞积极开展中外人文交流。建立面向外国青年的文化交流
机制，设立中华文化国际传播贡献奖和国际性文化奖项。3自从中国国际文化
交流中心于1984年成立后，已经先后与130多个国家和地区政要进行了友好往
来，与各国文化、教育、经济、科学、体育机构的文艺团体进行了多种形式的
交流和合作。参与主办«中美文化年»、«中俄文化年»、«中法文化年»、«中德

1  《学习时报》，2008年10月6日，第1版。
2  《孔子学院：向世界的一声问候》，《光明日报》，2012年1月15日。
3  《“十二五”时期文化改革发展规划纲要》，http://politics.people.com.cn/GB/101380/17126450.html,2012-02-16



70

文化年»、«亚洲文化年»等大型国际文化活动，这些活动的开展向世界各国进一
步展示了中华几千年的绚丽多彩的民族文化，促进了中国与世界各国的交流，
加深了与世界各国人民之间的友谊。3.领事保护预防机制的建设。进入新世纪以
来，新一代领导集体根据日趋复杂的国际形势变化和中国自身发展的需求，提
出了«以人为本，执政为民»的思想。随着走出国门的企业和公民人数的逐年增
多，保护海外中国企业和公民的合法权益问题日益显得越来越重要。领事保护也
成为中国政府展示«以人为本，执政为民»理念的窗口。外交部坚持«预防为主、
预防与处置并重»的原则，通过官方网站发布关于海外旅行的信息和安全提醒、
发行领事保护宣传材料、举行有关海外公民安全的宣传活动、驻外机构对中国
公民的安全状况进行实地考察、各部分合作建立联合海外安全预警机制的手段和
以«主动出击»的方式处理领事保护案件，最大限度减少当事人的损失。特别是
进入新世纪，中国政府在应对中东国家政局动荡和日本核危机挑战中的做法赢得
了媒体的好评，极大地提升了中国的国家形象。2011年2月22日至3月5日，中国
政府共派出91架次中国民航包机、12架次军机、5艘货轮、1艘护卫舰，租用35
架次外航包机、11艘次外籍邮轮、100余班次客车，第一次从海、陆、空三路实
施全方位、大规模撤离行动，顺利将分布在利比亚各地约35860名受困中国公民
安全撤出并转运回国。这一举动向世界展示了中国政府保护普通民众的权利的思
想不仅体现在语言上，更在行动上实现了«外交为民»的执政理念。

4.2中国坚持和平发展道路体现了政治文化中的«和合»理念
新中国成立60多年特别是改革开放30多年来，中国一直致力于探索符合本

国国情和时代需求的社会主义现代化道路。习近平总书记在十二届全国人大
第一次会议闭幕会议上说：«中国人民爱好和平。我们将高举和平、发展、合
作、共赢的旗帜，始终不渝走和平发展道路，始终不渝奉行互利共赢的开放战
略，致力于同世界各国发展友好合作，履行应尽的国际责任和义务，继续同各
国人民一道推进人类和平与发展的崇高事业。»121世纪以来，中国外交出现了
新的变化，而其中最突出的变化是多边外交和安全外交越来越活跃。近年来，
中国领导人参加众多的多边会议和活动，全面参与联合国、国际军控、裁军、
防扩散、反恐、非传统安全、跨国问题等方面的多边活动。在东北亚，力促朝
鲜问题的和平解决。在东南亚，中国积极发展与东盟的政治、经济和安全关
系，通过«10+1»促进东南亚十国的全面合作，包括与东盟十国达成«中国——
东盟自由贸易区协议»。在中亚地区，中国通过«上海合作组织»发展与中亚及
俄罗斯的安全与经济合作，力促中亚国家的稳定与发展。在多边合作上，中国
越来越积极地发展对外经贸合作，积极推动建立自由贸易区；中国越来越多的
向发展中国家提供援助，减免债务，积极参与«湄公河»等国际和地区发展项
目。总之，中国领导人和公众正显示出中国走和平发展道路的信心。中国外

1  习近平：《中国将始终不渝走和平发展道路》，中国新闻网，http://www.chinanews.com/gn/2013/03-
17/4650076.shtml



71

交«和平发展»、«合作和谐»道路中蕴含的«中庸之道»、«和谐»、«和平»、«
天人合一»等思想和价值理念与当今世界全球相互依存、多极化、多样化、外
交民主化和法制化等发展潮流是相一致的，中国也将为人类的和平发展、和谐
发展做出更大的贡献。

4.3当代中国外交实践体现了中国传统文化务实灵活的风格
在外交活动中坚持原则的坚定性和策略的灵活性相结合是中国外交的一个显

著特征。在外交原则中坚持原则性，在关系根本利益的问题上不妥协，不退让，
敢于与对手争锋相对。但是又不把原则当教条，而是根据国情和国际形势的变化
来灵活应用政策策略，提出能够为各方所接受的方案，最终推动矛盾问题的解
决。这一思想也是中国传统辩证思维的一种体现，正如成中英所说，中国哲学认
为世界本身是一种和谐或者和谐过程，其中所有事物之间的差异与冲突只是一种
非本质的东西，是没有本体真实性的。冲突和差异的存在，只是为了完成和谐，
创造生命。所有的偶对、所有正题和反题都具有相对、相反、互补、互生的特
征。……冲突是可以通过个体对世界的认识和了解加以避免和化解的。1

分析新中国建立以来中国外交历程，可以发现中国外交很好的将原则的坚定性
和策略的灵活性很好的结合起来的例子。例如，在与其他国家建交谈判过程中，
中国一方面坚持«一个中国»的原则立场，维护国家的统一，捍卫国家的主权、独
立和民族尊严。另一方面，又不失时机地与世界各国建立起平等的外交关系。中
国是世界上拥有邻国最多的国家，周边国家多达29个，陆地边界达22000多公里，
海岸线18000多公里，直接接壤的邻国就有15个。我们和邻国之间存在着历史上遗
留下来的领土争端问题，例如南沙群岛问题、钓鱼岛问题，但这些问题的解决异
常复杂，在处理这些问题上，中国一方面表现出高度的原则性，坚持这些领土属
于中国，不许别国侵占中国的一寸土地。另一方面，中国政府又认为领土争端应
该通过和平协商、互谅互让的原则，努力争取在各方都能接受的基础上求得公正
合理的解决。中国采取«搁置争议，共同开发»的方式来处理领土争端，力求等到
时机成熟时再彻底解决这些问题。中国坚持原则的坚定性和策略灵活性的原则成
功的解决了不少遗留问题，对巩固地区和世界的和平做出了巨大的贡献。

进入新世纪以来，中国外交实践中的«以人为本»、«和而不同»、«有所作
为»和«和谐世界»理念都体现着我国政治文化的精髓——政治文化中的«以人为
本»、«和合»和务实灵活等基本要义。中国政治文化中的这些理念指导着中国外
交的顺利开展，为我国和谐世界的构建发挥着重要作用。在对待传统政治文化
的态度上，我们一方面不能宣扬文化万能的思想，对待中华文化中的等级制这
样的观念应该加以扬弃。另一方面，我们应该将中国传统政治文化中的优秀理
念加以挖掘和提炼，利用政治文化中合理、优秀的思想理念和思维方式指导中
国的对外交往活动，这样才能使中国特色社会主义外交活动取得更大的成就。

作 者：张吉军，兰州大学马克思主义学院博士

1  成中英：《论中西哲学精神》，东方出版中心，1996年版，第182页。



72

ДО ІСТОРІЇ ГОЛОВНИХ ПРИЧИН ТРАНСФОРМАЦІЇ
СОЦІАЛЬНИХ ПРОТИРІЧ СУЧАСНОГО КИТАЮ 

ТА ШЛЯХИ ЇХ ПОДОЛАННЯ 
(当代中国社会主要矛盾转化的历史过程及其原因与解决途径)

ХЕ СІНЬЛЯН (何 星 亮)
Китайська Академія суспільних наук, КНР

中 国 社 会 科 学 院 

У статті приділено увагу визначенню типів соціальних протиріч 
у сучасному Китаї, а також ролі таких стратегем їх подолання, як 
удосконалення демократії, захист прав людини, піднесення духу ки-
тайської нації, єдність нації тощо 

Ключові слова: соціальні протиріччя, демократія прав людини, 
дух китайської нації, консолідація нації, Велика пролетарська куль-
тура, соціалістична революція 

一、当代中国社会主要矛盾转化的历史过程
二、新时代主要矛盾转化的原因
三、如何解决新时代的主要矛盾？

内容提要

本文第一部分分析新中国成立以来社会主要矛盾的转化，主要经历了六个
阶段：一是1949年—1956年8月，中共把工人阶级与资产阶段之间的矛盾看作
是国内的主要矛盾，把中国与帝国主义之间的矛盾看作是国际间的主要矛盾；
二是1956年9月—1958年4月，中共把现代工业与传统农业、经济文化发展不
能满足人们需要看作是主要矛盾；三是1958年5月—1966年7月，中共把无产
阶级与资产阶级、社会主义与资本主义的斗争看作是中国社会的主要矛盾；四
是1966年8月—1978年11月，中共以阶级斗争为纲，把无产阶级与资产阶级
的斗争看作是主要矛盾；五是1978年12月—2017年10月的40年间，中共把«
人民日益增长的物质文化需要同落后的社会生产之间的矛盾»看作是主要矛



73

盾；六是新时代的社会主要矛盾是«人民日益增长的美好生活需要和不平衡不
充分的发展之间的矛盾。»

本文第二部分分析新时代主要矛盾转化的原因：一是因为人民对«美好生
活的需要»不只是物质方面的需要，它包括物质性的需要、社会性的需要和精
神性的需要；二是人民对美好生活的需要是«日益增长»的，是由低层次、低
质量的向高层次、高质量不断发展的。

第三部分析分析解决新时代的主要矛盾的途径：一是把«不断满足人民日益
增长的美好生活的需要»作为各项建设的动力和源泉；二是各项建设由«以物为
本»转向«以人为本»；三是各项建设之间和地区之间平衡发展；四是满足国内需
要和国外需要相结合，构建合作共赢、共同富裕、共享发展的人类命运共同体。

作者简介：何星亮，男，1956生，中国广东梅州人，法学博士。现为中国
社会科学院学部委员、国务院参事、全国政协委员和中国社会科学院民族学与
人类学研究所学术委员会主任，兼任国家非物质文化遗产保护工作专家委员会
委员、国家社会科学基金学科规划评审组专家等职。曾任中国民族学会秘书长
和常务副会长。1993年被评为国务院政府特殊津贴专家。主要学术著作有《中
华文明：中国少数民族文明》（上下册）、《新疆民族传统社会与文化》、《
边界与民族－－清代勘分中俄西北边界大臣的察合台、满、汉五件文书研究》
、《维吾尔柯尔克孜哈萨克乌孜别克塔吉克塔塔尔俄罗斯裕固撒拉族文化志》
、《图腾与中国文化》、《中国自然崇拜》、《文化人类学调查与研究方法》
、《文化学原理》等30多部，发表学术论文200多篇、研究报告180多篇。

中共十九大报告宣告中国特色社会主义进入新时代，新时代的总目标是在本
世纪中叶建成富强民主文明和谐美丽的社会主义现代化强国，新时代的社会主
要矛盾是«人民日益增长的美好生活需要和不平衡不充分的发展之间的矛盾。»

本文所说的当代中国社会，是指新中国成立以来的中国社会。在近60年的
时期内，中国共产党如何定位社会主要矛盾？关于社会主要矛盾的理论经历了
几个阶段的变化？新时代社会主要矛盾转化的原因是什么？如何解决新时代的
主要矛盾？本文就这些问题进行分析和探讨。

一、当代中国社会主要矛盾转化的历史过程。
任何一种社会，自身包含多种矛盾。在各种矛盾中，有主次、轻重之分。

处于支配地位、对社会发展起决定性的作用矛盾称之为«主要矛盾»。
新中国成立以来，中共曾多次定位中国社会的主要矛盾，并经历6个阶段

的变化。
（一）1949年—1956年8月，中共把工人阶级与资产阶段之间的矛盾看作

是国内的主要矛盾，把中国与帝国主义之间的矛盾看作是国际间的主要矛盾。
新中国成立前夕，中共中央就开始分析新中国成立后的社会主要矛盾。毛

泽东在1949年3月召开的《在中国共产党第七届中央委员会第二次全体会议上



74

的报告》中指出：«中国革命在全国胜利，并且解决了土地问题以后，中国还
存在着两种基本的矛盾。第一种是国内的，即工人阶级和资产阶级的矛盾。
第二种是国外的，即中国和帝国主义国家的矛盾。»1 1953年12月，中共中央
批准并转发了《为动员一切力量把我国建设成为一个伟大的社会主义国家而斗
争——关于党在过渡时期总路线的学习和宣传提纲》中沿用了七届二中全会关
于国内外基本矛盾的提法：«中 国 革 命 在 全 国 胜 利 以 后 ，中 国 尚 存 在 
着 两 种 基 本 的 矛 盾 。 第 一 种 是 国 内 的 ，即 无 产 阶 级 与 资 产 阶 级 
的 矛 盾。 第 二 种 是 国 外 的，即 中 国 与 帝 国 主 义 国 家 的 矛 盾。»2 

（二）1956年9月—1958年4月，中共把现代工业与传统农业、经济文化
发展不能满足人们需要看作是主要矛盾。

1956年9月，中国共产党的第八次全国代表大会第一次明确阐述了社会主
义社会主要矛盾：«我们国内的主要矛盾，已经是人民对于建立先进的工业国
的要求同落后的农业国的现实之间的矛盾，已经是人民对于经济文化迅速发展
的需要同当前经济文化不能满足人民需要的状况之间的矛盾。»并强调：«我
国的无产阶级同资产阶级之间的矛盾已经基本上解决»。3 

（三）1958年5月—1966年7月，中共把无产阶级与资产阶级、社会主义
与资本主义的斗争看作是中国社会的主要矛盾。

1958年5月举行的中国共产党中央委员会第八届全国代表大会第二次会议
的《工作报告》修改了中共八大政治报告关于主要矛盾的提法，认为阶级斗争
并没有结束，强调：«在 社 会 主 义 社 会 建 成 以 前， 无 产 阶 级 同 资 产 阶 
级 的 斗 争， 社 会 主 义 道 路 同 资 本 主 义 道 路 的 斗 争，始 终 是 我 国 
内 部 的 主 要 矛 盾。 »4 中 共 对 中 国 社 会 主 要 矛 盾 的 这 种 定 位 一 直 
延 续 到 1966 年 文 化 大 革 命。

（四）1966年8月—1978年11月，中共以阶级斗争为纲，把无产阶级与资
产阶级的斗争看作是主要矛盾。

1966年 8 月 举 行 的 中 共 八 届 十 一 中 全 会 讨 论 并 通 过 了 《 中 国 
共 产 党 中 央 委 员 会 关 于 无 产 阶 级 文 化 大 革 命 的 决 定 》，指 出 社 会 
主 义 革 命 进 入 新 阶 段，中 国 社 会 的 主 要 矛 盾 是 无产阶级与资产阶级的
斗争，掀起了全国性的大规模的群众性的阶级斗争运动。中共认为：«当 前 开 
展 的 无 产 阶 级 文 化 大 革 命， 是 一 场 触 及 人 们 灵 魂 的 大 革 命， 是 
我 国 社 会 主 义 革 命 发 展 的 一 个 更 深 入、 更 广 阔 的 新 阶 段 。 »并强

1  《毛泽东选集》第四卷，人民出版社，1991年6月第2版，第1433页；《建党以来重要文献选编
（1921-1949）》第26册，中央文献出版社，2011年6月第1版，第166页。
2  《学习<中国共产党的七十年阅读文件选编>》中共党史出版社，1992年3月第1版，第438页。
3  《中国共产党第八次全国代表大会关于政治报告的决议》，《中共中央文件选集（1949年10
月—1966年5月）》第24册，人民出版社，2013年6月第1版，第248页。
4  《刘少奇在中国共产党第八届全国代表大会第二次会议上的工作报告》，《中共中央文件选集
（1949年10月—1966年5月）》第28册，人民出版社，2013年6月第1版，第6页。



75

调：«这 次 运 动 的 重 点， 是 整 党 内 那些走资本主义道路的当权派。»1 这
种主要矛盾的理论一直延续到1978年十一届三中全会止。

（五）1978年12月—2017年10月的40年间，中共把«人民日益增长的物质
文化需要同落后的社会生产之间的矛盾»看作是主要矛盾。

1978年12月18～22日举行的十一届三中全会重新确立了中国共产党的正
确的政治路线，果断地停止使用«以阶级斗争为纲»这个不适用于社会主义社
会的口号，否定了中共十一大沿袭的«文化大革命»中的所谓«无产阶级专政下
继续革命»，以及«文化大革命»今后还要进行多次等«左倾»错误观点。2

1979年，在中央召开的理论务虚会上多数人认为中国的主要矛盾不是阶级
斗争。邓小平在1979年3月30日在理论工作务虚会上说：«我们的生产力发展
水平很低，远远不能满足人民和国家的需要，这就是我们目前时期的主要矛
盾，解决这个主要矛盾就是我们的中心任务。»3 

1981年6月做出的《中国共产党中央委员会关于建国以来党的若干历史问
题的决议》指出：«在剥削阶级作为阶级消灭以后，阶级斗争已经不是主要矛
盾。» 4 并强调：«在社会主义改造基本完成以后，我国所要解决的主要矛盾，
是人民日益增长的物质文化需要同落后的社会生产之间的矛盾。»5

1982年的中共十二大报告没有明确提出主要矛盾。
1987年的中共十三大报告指出：«我国正处在社会主义初级阶段。»6 并指

出«我们在现阶段所面临的主要矛盾，是人民日益增长的物质文化需要同落后
的社会生产之间的矛盾»。7

1992年的中共十四大报告强调«现 阶 段 我 国 社 会 的 主 要 矛 盾 是 人 
民 日 益 增 长 的 物 质 文 化 需 要 同 落 后 的 社 会 生 产 之 间 的 矛 盾»。8

1997年的十五大报告再次强调，我国社会主义社会仍处在初级阶段。社会
主义初级阶段«社会的主要矛盾是人民日益增长的物质文化需要同落后的社会
生产之间的矛盾，这个主要矛盾贯穿我国社会主义初级阶段的整个过程和社会
生活的各个方面»。9

1  《中国共产党中央委员会关于无产阶级文化大革命的决定》，人民日报，1966年8月9日。
2  参看《十一届三中全会简介》http://cpc.people.com.cn/GB/64162/64168/64563/65371/4441896.html。
3  《邓小平文选》第2卷,人民出版社1994年版,第182页。
4  《中国共产党中央委员会关于建国以来党的若干历史问题的决议》，人民出版社，2009年1月第1
版，第59页。
5  《中国共产党中央委员会关于建国以来党的若干历史问题的决议》，人民出版社2009年第1版，
第58页。
6  赵紫阳：《沿着有中国特色的社会主义道路前进 中国共产党第十三次全国代表大会的报告》，
《中共中央文件选编》，中共中央党校出版社，1992年2月第1版，第374页。
7  赵紫阳：《沿着有中国特色的社会主义道路前进 中国共产党第十三次全国代表大会的报告》，
《中共中央文件选编》，中共中央党校出版社，1992年2月第1版，第377页。
8  江泽民：《加快改革开放和现代化建设步伐，夺取有中国特色社会主义事业的更大胜利》，《十
四大以来重要文献选编》（上），人民出版社，1996年2月第1版，第11页。
9  江泽民：《高举邓小平理论伟大旗帜，把建设有中国特色社会主义事业全面推向二十一世纪》，
《十五大以来重要文献选编》（上），人民出版社，2000年6月第1版，第17页。



76

2002年的中共十六大报告指出：«我国正处于并将长期处于社会主义初级阶
段，现在达到的小康还是低水平的、不全面的、发展很不平衡的小康，人民日益
增长的物质文化需要同落后的社会生产之间的矛盾仍然是我国社会的主要矛盾。»1

2007年的中共十七大报告重申：«我国仍处于并将长期处于社会主义初级
阶段的基本国情没有变，人民日益增长的物质文化需要同落后的社会生产之间
的矛盾这一社会主要矛盾没有变。»2

2012年的中共十八大报告指出：«我国仍处于并将长期处于社会主义初级阶
段的基本国情没有变，人民日益增长的物质文化需要同落后的社会生产之间的矛
盾这一社会主要矛盾没有变，我国是世界最大发展中国家的国际地位没有变。»3

（六）新时代的社会主要矛盾是«人民日益增长的美好生活需要和不平衡
不充分的发展之间的矛盾。»

2017年10月的中共十九大报告指出新时代的社会主要矛盾是«人民日益增
长的美好生活需要和不平衡不充分的发展之间的矛盾»。4 并强调«我国社会主
要矛盾的变化是关系全局的历史性变化，对党和国家工作提出了许多新要求。
我们要在继续推动发展的基础上，着力解决好发展不平衡不充分问题，大力提
升发展质量和效益，更好满足人民在经济、政治、文化、社会、生态等方面日
益增长的需要，更好推动人的全面发展、社会全面进步。»5

二、新时代主要矛盾转化的原因。
如何理解中共十九大报告提出的«人民日益增长的美好生活的需要»？如何

理解发展«不平衡»、«不充分»问题？
笔者认为可以从三个方面来理解：
（一）人民对«美好生活的需要»包括物质性的需要、社会性的需要和精神

性的需要。
改革开放以来，强调中国社会的主要矛盾«是人民日益增长的物质文化需要同

落后的社会生产之间的矛盾»。也就是主要强调物质生产，目的是解决温饱问题。
人类的需要是多样的，物质文化或物质性需求仅是其中一种。从需求性质

的角度而言，人类的需要大致可划分三大类： 
1、物质性的需要。

1  江泽民：《全面建设小康社会，开创中国特色社会主义事业新局面》，《十六大以来重要文献选
编》（上），中央文献出版社，第14页。
2  胡锦涛：《高举中国特色社会主义伟大旗帜 为夺取全面建设小康社会新胜利而奋斗——在中国共
产党第十七次全国代表大会上的报告》，人民出版社，2007年10月第1版，第14页。
3  胡锦涛：《坚定不移沿着中国特色社会主义道路前进，为全面建成小康社会而奋斗》，《十八大
以来重要文献选编》，中央文献出版社，2014年9月第1版，第12-13页。
4  习近平：《决胜全面建成小康社会 夺取新时代中国特色社会主义伟大胜利》，《中国共产党第十
九次全国代表大会文件汇编》，人民出版社，第9页。
5  习近平：《决胜全面建成小康社会 夺取新时代中国特色社会主义伟大胜利》，《中国共产党第十
九次全国代表大会文件汇编》，人民出版社，第9-10页。



77

物质性需要或生理性、生存性需要，是人类基本的需要或本能需求，是人
类第一层次的需要，是人类为满足人体饮食、消化、生殖、皮肤等各部分器官
正常活动的需要，如食物、衣服、住房和种的繁衍等。也就是，说衣食住行和
结婚生子等，是人类生存的最基本需求。

2、社会性的需要。
社会性需要是在物质性或生理性需要基础上形成的，可以说是第二层次的

需要，它包括社会安全、社会保障和社会公正等方面的需要。
（1）社会安全需要：一是生命安全，人们都希望保障自己的人身安全、家

庭安全，希望避免人身伤害和处于危险的境地，希望居住在安全有保障地区；二
是财产安全，希望个人财富或家庭财富不受侵犯；三是食品安全，希望社会提供
对人体无害、无毒的食品；四是药品安全，不希望买到假药或质量有问题的药
品；五是空气安全，希望能够呼吸到清新的空气，希望天天都是没有霾的日子。

（2）社会保障的需要：一是工作保障的需要，人人都希望有合适的工作
和稳定的职业，并有失业保险和退休福利等；二是教育保障的需要，希望受到
较好的教育，希望能够上得起学并交得起学费；三是健康保障的需要，希望避
免疾病和死亡，希望有病能治并能看得起病。

（3）社会公正的需要。一是希望社会是公平正义的有序社会，希望是制
度化、规范化、法治化、程序化很高的稳定和谐的社会；二是办事和执法公
正，人们都希望自己的政府是公正、清廉、阳光的政府，都希望政府官员是清
官，希望各级官员能够不偏不倚，公正地办事，公正地执法；三是分配公正，
人们都希望分配公平合理，都不希望贫富差距过大，都希望共同富裕、共同发
展；四是干部选拔公正，希望不买官卖官，不拉关系，不走后门，按各人的才
能合理安排职务，使人尽其才。

3、心理性的需要。
心理性需求是体现人与自我或心灵之间关系的需求，是人类第三个层次的

需要，由于心理性需求而形成的精神文化，是人类社会区别于动物世界的显著
标识。动物只有对物质的需求，而没有对心理或精神的需求；动物的活动和需
求都是本能的，而人类的活动和需求则是充满创造性的。正是人类这种在物质
需求之外对价值、精神、道德、理想、艺术、信仰、尊重、自我实现等的需
求，催生和孕育了不同于物质文化的另一种文化形态——精神文化。

（二）人民对美好生活的需要是«日益增长»的，是由低层次、低质量向高
层次、高质量不断发展的。

改革开放以来，中国共产党不再搞阶段斗争和群众式的政治运动，坚持走
中国特色社会主义道路，坚持渐进式改革，大量引进外资和现代企业，全国各
地发生翻天覆地的变化，城乡面貌焕然一新，各项事业蒸蒸日上，人民对美好
生活的需求越来越高，越来越多元化。无论是物质性的需要，还是社会性的需



78

要和心理性的需要，都是由低层次向高层次不断发展的。例如，改革放以来，
人民的物质性需要也不断发展，温饱问题基本解决后，人们便追求舒适、高
层次的物质享受。在改革开放之初，人们主要解决温饱问题，人们追求的是手
表、自行车和缝纫机三大件。到20世纪90年代，人们追求的电视机、洗衣机、
冰箱三大件。进入21世纪以来，消费欲望上升为房子、空调、汽车新三大件。

人民的社会性的需要也是«日益增长»的。改革开放之初，大家都没有什么
财产，大家都很穷，大多数人都没有多余的现金、没有房子、没有存款、没有
股票等，也就没有财产安全的需要。至于食品安全、药品安全和空气安全等，
大家都没有这种概念。社会保障需要也一样，可以说是从无到有，逐步建立各
种制度，满足人民对工作保障、失业保障、退休养老保障、教育保障、健康保
障的需求。人们对社会公正的需要也是不断增长的，由低到高，不断增长。

心理性需求也一样，由低层次向高层次不断发展。改革开放之前，只注重经
济生产，物质文化与精神文化建设不协调。近20年来，人们对价值观、精神、
道德、理想、艺术、信仰、尊重、自我实现等心理性需要日益增长。例如，艺
术的目的主要满足目、耳等的需求，人人都喜欢目视美色，因而产生美术、舞
蹈等造型艺术和表演艺术；人人都喜欢耳聆妙音，因而产生音乐、文学艺术
等。改革开放之前，这些需要是低层次的，现在全国上下都喜欢高层次、高雅
的艺术，如高层次的音乐、舞蹈、戏剧，收藏高档的字画和各种艺术品等。

三、如何解决新时代的主要矛盾？
如何解决新时代的主要矛盾？笔者认为，应从如下几方面着手。
（一）把«不断满足人民日益增长的美好生活的需要»作为各项建设的动力

和源泉。
近10来，人民高层次的物质性、社会性和心理性需要不断增长，人们都希望

国家和政府提供高品质的物质产品，希望有一个安全、稳定、和谐、绿色、生
态的居住环境，希望有一个«人能尽其才，地能尽其利，物能尽其用，货能畅其
流»1 社会环境，希望有一个政治民主、政府清廉、办事公平、执法公正、反腐
倡廉、风清气正的政治环境，希望国家和政府满足人民高层次的精神生活需要。

2012年11月15日，在第十八届中央委员会第一次全体会议上当选的中共
中央总书记习近平和中共中央政治局常委在北京人民大会堂同采访十八大的中
外记者亲切见面时说：«人民对美好生活的向往，就是我们的奋斗目标。»2 各
级党政部门和企事业单位应切实了解当前人们的各种需求，深入了解当前人们
的物质性、社会性和心理性需要是什么？不断满足人们日益增长的需求，把人
民的各种美好生活的需要作为各项建设的动力和源泉。

1  《上李鸿章书》，《孙中山全集》，中华书局，1981年8月第1版，第8页。
2  《习近平等十八届中共中央政治局常委同中外记者见面》，“人民网”2012年11月15日。http://
politics.people.com.cn/n/2012/1115/c1001-19591993.html



79

（二）各项建设由«以物为本»转向«以人为本»。
改革开放之初，为了解决温饱问题，以物质生产为核心是完全正确的。以

物为本就是物质生产第一，产量第一，GDP第一，项目第一，招商第一。许
多地区不考虑环境和资源成本，采用拼体力、拼环境、拼资源的方式来实现增
长，这就形成了低消费、高消耗、恶环境、产能过剩等非科学的发展，从而造
成投资率趋高、行政开支加大、公共福利短缺等不良现象。经济发展了，人民
生活也改善了，但贫富差距越来越扩大，腐败问题越来越严重，食品越来越不
安全，房价越来越高。新时代的发展，应该由«以物为本»转向«以人为本»，
以人的幸福、安全、健康等为根本。多生产高质量、绿色、健康食品，多提供
清洁低碳、安全高效的能源；多建宜于人居的生态环境，多建环保安全的而又
能够使普通人能够买得起的住房，采取措施使城市没有霾；逐步扩大养老、医
疗保险、教育保险范围，提高低保标准，使大多数人少有所学，老有所养，病
有所医；加大力度改革收入分配制度，缩小贫富差距，以促进社会稳定；«完
善基层民主制度，保障人民知情权、参与权、表达权、监督权»，1 满足人们
对政治民主的需求；培育和践行社会主义核心价值观、中华民族精神和公民道
德等，建立国家共识，建立人文精神和伦理道德新秩序；弘扬诚信、仁爱、友
爱的品德，保障人的尊严与幸福；提升人的科学意识、理性意识、竞争意识、
创新意识，促进人的全面发展。 

（三）各项建设与地区之间平衡发展。
十九大报告强调，新时代的社会主要矛盾是«人民日益增长的美好生活需

要和不平衡不充分的发展之间的矛盾。»如何理解«美好生活需要»与«不平衡
不充分的发展»之间的矛盾？

人类社会普遍追求各种关系的平衡，如人类社会与自然界的平衡，生产与
消费的平衡，供给与需求的平衡，收入与支出的平衡，中央与地方的平衡，地
区之间的平衡，经济建设、政治建设、社会建设、文化建设和生态建设的平
衡，精神文明与物质文明的平衡。平衡是健康的，不平衡是病态。只有各种关
系处于平衡状态，社会才会均衡和谐运行，经济生产才会可持续发展。

在新时代进行现代化建设，必须注重主要矛盾与各种建设的平衡关系，也
就是«人民日益增长的美好生活需要»与经济建设、政治建设、文化建设、社
会建设、生态建设的平衡关系。中国当前存在的许多问题，与供求关系、产销
关系、结构关系、利益关系、地区关系等不平衡密切相关，与部分地区发展不
充分、部分行业发展不充分密不可分，加快现代化建设，复兴中华民族，实现
中国梦，必须注重各种关系的平衡。不断满足«人民日前增长的美好生活的需
要»，也就是解决供需失衡、产销失衡、产能过剩等问题，也就是解决地区之
间、经济结构之间发展不平衡、不充分的问题。

1  习近平：《决胜全面建成小康社会 夺取新时代中国特色社会主义伟大胜利》，《中国共产党第十
九次全国代表大会文件汇编》，人民出版社，第30页。



80

处理好各地区、各项建设发展不平衡、不充分的问题，有利于当前正在推
进的供给侧改革，有利于解决当前存在的供需不平衡、产销不平衡问题，有利
于防止我国走入«中等收入陷阱»，有利于推动我国经济可持续发展，有利于
实现新时代的总目标和总任务

（四）满足国内需要和国外需要相结合。
建设社会主义现代化强国，既要立足国内，也要走向世界。推动经济、社

会和文化的可持续发展，既要通过不断满足国内人民的日益增长的需求，也要
通过满足世界各国人民日益增长的需求来实现。

梁启超在1901年写过《中国史叙论》长文，把中国历史分为三个阶段,或
者叫三个中国的时期，秦之前是«中国之中国»阶段，秦之后是«亚洲之中国»
阶段。19世纪（1793年以后）以后是 «世界之中国»阶段。梁启超还认为，复
兴中华民族，并不是只考虑本国富强，而且还要给全人类带来幸福，他说：«
一个人不是把自己的国家弄到富强便了，却是要叫自己国家有功于人类全体。
不然，那国家便算白没了。» 1 «我们人数居全世界人口四分之一，我们对于人
类全体的幸福，该负四分之一的责任。不尽这责任，就是对不起祖宗，对不起
同时的人类，其实是对不起自己。» 2

当代的中国是«世界之中国»，当代世界是开放、互动、包容的世界。构建合作
共赢、共同富裕、共享发展的人类命运共同体，建设持久和平、普遍安全、开放包
容、物质丰富、文化繁荣、清洁美丽的世界，既是中国人民的需要，也是世界各国
人民的需求。我们既要满足本国人民的需求，也要满足世界各国人民的需求。我们
不仅要把我国建设成为现代化国家，而且还要帮助世界上发展中国家建设成为现代
化国家，构建人类命运共同体，为人类社会的文明进步作出自己的贡献。

综上所述，实现新时代的总目标，必须妥善解决新时代的主要矛盾，解
决«人民日益增长的美好生活需要和不平衡不充分的发展之间的矛盾。»经济
建设与人民的物质需要平衡发展，社会建设与人民的社会性需要平衡发展，文
化建设与人民的心理性需要平衡发展。既要满足人民高层次的物质性需要，也
要满足人民高层次的社会性和心理性需要，只有不断满足人民日益增长的三类
需求，人们才会感到幸福美满，社会才会和谐稳定，国家才会繁荣富强。

中国的经验与教训也许值得相关国家参考和借鉴，可以少走弯路，可以减
少失误。天下太平，万邦协和；国泰民安，人寿年丰，既是古今中国人的梦
想，也是世界各国大多数人的梦想。

后记：
本文是2017年12月20日上午在基辅大学的演讲稿基础上修改而成的。在

访问基辅大学期间，受到基辅大学校长、副校长的热情接待和盛情款待。N·维
尼科娃（N.Vinnikova）副校长还亲自主持讲座，谨在此表示衷心感谢。
1  梁启超：《欧游心影录•中国人对于世界文明之大责任》,载《梁启超全集》第10卷。
2  梁启超：《辛亥革命之意义及十年双十节之乐观》，1921年11月1-8日长沙《大公报》，载《饮
冰室合集•文集之三十七》，第1页。



81

在讲座上，有些学生提出«小康社会»指的是什么？当时回答不太完整，现
重新答复如下：

关于«小康»的概念，有三种：一是先秦时代的«小康»的概念，这一词最
早出现于《诗经》上的《大雅•民劳》«民亦劳止，汔可小康»，一般的译文
是：«人民劳苦苦够了，要求稍微得安康»。（《诗经全译》，袁愈荌译诗，
唐朝莫尧注释，贵州人民出版社，1991年第2版，第396页）。因此，先秦时
代«小康»的涵义是«安定舒适的生活»之意。

二是邓小平提出的«小康社会»的概念：1979年12月6日邓小平在会见日
本首相大平正芳时说：«我们的四个现代化的概念，不是像你们那样的现代化
的概念，而是‘小康之家’»（《邓小平文选》第2卷第237页）。1984年3月25
日，邓小平在会见日本首相中曾根康弘时说：«我们提出的到本世纪末翻两番
的目标能不能实现，会不会落空？从提出到现在，五年过去了。从这五年看起
来，这个目标不会落空。翻两番，国民生产总值人均达到八百美元，就是到
本世纪末在中国建立一个小康社会。这个小康社会，叫做中国式的现代化。
翻两番、小康社会、中国式的现代化，这些都是我们的新概念。»1987年4月
30日，邓小平在会见西班牙客人时明确提出了«三步走»的战略构思：«第一步
在80年代翻一番。以1980年为基数，当时国民生产总值人均只有250美元，
翻一番，达到500美元，解决人民的温饱问题；第二步是到20世纪末，再翻一
番，人均达到1000美元，进入小康社会。第三步，在下世纪再用30到50年的
时间，再翻两番，大体上达到人均4000美元，基本实现现代化，达到中等发
达国家的水平»（《邓小平文选》第3卷第226页）。

三是«全面建设小康社会»概念：中共十六大提出了到2020年即建党100周
年之际全面建设小康社会的奋斗目标：在本世纪头20年，集中力量，全面建
设惠及十几亿人口的更高水平的小康社会，使经济更加发展、民主更加健全、
科教更加进步、文化更加繁荣、社会更加和谐、人民生活更加殷实。这是实现
现代化建设第三步战略目标必经的承上启下的发展阶段，也是完善社会主义市
场经济体制和扩大对外开放的关键阶段。经过这个阶段的建设，再继续奋斗几
十年，到本世纪中叶基本实现现代化，把我国建设成富强、民主、文明的社
会主义国家。十六大提出的全面建设小康社会的基本要求：国内生产总值到
2020年力争比2000年翻两番。基本标准：一是人均国内生产总值超过3000美
元。这是建成全面小康社会的根本标志。二是城镇居民人均可支配收入1.8万
元。三是农村居民家庭人均纯收入8000元。四是恩格尔系数低于40%。五是
城镇人均住房建筑面积30平方米。六是城镇化率达到50%。七是居民家庭计
算机普及率20%。八是大学入学率20%。九是每千人医生数2.8人。十是城镇
居民最低生活保障率95%以上。



82

ЧЕТЫРЕ ОСНОВНЫХ ОПЫТА 
В РЕАЛИЗАЦИИ ПОЛИТИЧЕСКОЙ 

МОДЕРНИЗАЦИИ КИТАЯ
(中国现代化道路四项基本政治经验)

ФАН НІН (FANG NING)
Китайська Академія суспільних наук, КНР

中 国 社 会 科 学 院 

Статтю присвячено питанню специфіки політичної модерніза-
ції Китаю за такими її аспектами: відкритість країни, уніфікація 
прав людини і централізація державної влади, демократизація дер-
жавної політики, система демократичного управління.

Ключові слова: політична модернізація Китаю, відкритість кра-
їни, уніфікація прав людини, демократизація державної політики, 
система демократичного управління, культурна революція 

经过不断的实践探索，中国在过去40年逐步发现和采用了一种独特的发展
路径，并成功地将中国引向了工业化、现代化。中国改革开放的成功可以概括
为四项主要的经验，它们也是1979年确定的改革的策略与路径选择包含的制度
变迁逻辑的历史展开。

1、在经济社会发展进程中，把保障人民权利与集中国家权力统一起来。
中国改革在实践中的具体内容首先表现在改变计划经济以及«文革»中的做

法，给人民以自由与权利。保障人民权利的价值在于以制度形式建立普遍的社
会行为规范，并进一步形成经济活动预期，激励民众从事生产和创造性活动的
积极性、主动性，这是世界各国工业化、现代化的普遍经验。中国的改革实践
也体现了对广大人民群众经济社会权利的保障，新中国成立以来尤其是改革开
放以来，中国人民的基本权益得到了普遍保障，中国取得了举世无双的经济发
展和社会进步，创造了人类工业化的奇迹，使占世界人口近五分之一人口摆脱
了贫困，向着全面实现小康社会的目标迈进。

中国改革在广泛保障人民权利的同时，还有另一方面的重要机制，这就是
中国政治制度与体制具有集中资源的功能，包括调控市场经济行为、制定经济
发展战略规划、协调区域发展、推动基础设施建设等。以共产党领导、人民当



83

家作主和依法治国有机统一为基本内容的政治制度，提供了保护权利和集中力
量的双重功能。

世界各国工业化的历史过程中会产生两种社会激励机制：一种是分配性参
与，通过选举、政党、政治，去改变分配规则、重新洗牌获取社会利益；另一
种是生产性激励，促进人们通过生产经营活动，实现社会及个人的发展。现代
资本主义政治体制具有一定程度权利保障的功能，但同时开放竞争性选举，造
成了扩大社会分歧以及政党、利益集团相互排斥攻讦的«否决政治»的困境。在
富裕稳定的西方国家，这些弊端还能控制在一定范围和程度，而对于那些处于
工业化、现代化进程中社会矛盾多发期的发展中国家，西方政治制度的缺陷表
现得尤为突出。在工业化阶段的社会矛盾多发期，以竞争性选举为社会矛盾的
爆发点，许多发展中国家«一选就乱»，导致了频繁的政治冲突，有的使社会陷
入长期动荡。实践表明，西方式的政治制度存在着重大内在缺陷，尤其不适于
广大发展中国家。

（二）在工业化阶段，选择协商民主为民主政治建设的主要方向和重点。
考虑到中国当前的经济社会条件、面临的主要任务以及国际环境，也考虑

到西方国家以及一些发展中国家民主政治发展的经验教训，中共«十八大»将协
商民主确定为现阶段发展中国特色社会主义民主政治的方向和重点。

中国现阶段政治发展的一大特点正是以协商民主作为实施和发展民主政治
的主要形式。中国的协商民主是覆盖社会各个阶层群体，运行于政党、国家、
社会、公民各个层面的民主治理体系。中国在工业化阶段重点发展协商民主的
主要价值在于：

其一，有利于减少社会矛盾，扩大社会共识。竞争性的选举民主形式由于
具有强化社会分歧和«赢家通吃»效应，容易造成利益排斥。这也是当下西方
民主引发质疑的重要原因之一。而协商民主的本质是寻求社会利益的交集和最
大«公约数»，照顾各方利益，促进妥协和共同利益形成。

其二，有利于提高民主质量。协商民主与选举民主、多数决定的民主机制
不是对立的，协商民主可以让各种意见充分发表，在交流讨论中取长补短，避
免片面性，尽可能趋于一致，也有助于把«服从多数»和«尊重少数»统一起来。

其三，有利于提高决策效率，降低政治成本。竞争性选举民主的前提是公
开竞争与辩论，缺点是把分歧与矛盾公开化，使具体问题抽象化、原则化，形
成价值对立和道德评判，提高了达成妥协与共识的交易成本。而协商民主是求
同存异，一般情况下回避尖锐矛盾，不公开分歧，有利于达成妥协和共识，降
低达成妥协的交易成本。

（三）随着经济社会发展进步，循序渐进不断扩大和发展人民权利。
西方世界的权利观，或认为权利是先验、与生俱来的，即所谓«天赋人权»

；或认为权利是法律赋予的，法定权利神圣不可侵犯。但西方自身政治发展的
经验证明，权利的实现是长期的社会进程，宪法和法律的确立仅仅是权利的起



84

点而非终点，宪法和法律本身就是一部权利实现的历史。以美国为例，美国以
奉行和倡导自由平等精神立国，但在美国宪法中却保留了奴隶制。在美国建国
80多年之后，美国通过宪法修正案方式才在宪法层面否定了奴隶制。而在美国
被宪法确认的公民平等原则全面转化为各个联邦主体即美国各州的法律时已经
是上世纪60年代的事情，这意味着美国的宪法原则落实为法律走过了上百年的
道路。美国历史表明权利的实现是一个漫长的历史过程。而当今世界上，许多
照搬西方以及美国政治制度的发展中国家遭遇了«民主失败»，一个重要原因是
人民权利的扩大超过了政治制度和体制的承载能力，形成了权利超速现象。

在中国改革开放的实践以及中共的官方意识形态中，从未把权利神圣化、
绝对化，从未以先验的、教条主义的态度对待人民权利问题。权利是伴随经
济、社会、文化的发展而不断扩大和增长的，而非与生俱来或单纯靠政治斗争
争取来的。人民权利需要宪法和法律的确认和保护，但法定权利从文本到实现
是一个实践过程。权利是历史的、社会的、现实的，具备条件的情况下才有可
能享有相应的权利。

中国共产党人所倡导的权利观的根本之道是以经济建设为中心，大力发展
社会生产力，通过不断促进经济、社会、文化发展来为人民权利的发展创条
件，逐步地发展和扩大人民的权利。这是中国在经济社会快速发展，在人民权
利意识不断上升的复杂的社会环境中依然保持社会稳定的重要的经验之一。
权利保障的进步首先体现在司法保障方面，其次是逐步完善利益协商、利益保
障、诉求表达、矛盾处理等利益协调机制。

（四）在民主政治建设和政治体制改革中，
采取问题推动和试点推进的策略。

政治体制改革是浩繁的社会工程。从比较理想的状态设想，应预先准备和
计划，然后付诸实行。但«顶层设计»需要在同一领域足够经验的基础上形成科
学理论，而在社会领域，尤其政治领域，实践对象的重复性低，又不能像自然
科学和工程学那样人为制造相似环境进行实验，所需要的条件往往难以满足。
法国大革命后《人权法案》、美国独立建国后创制美国宪政体制、新中国一系
列政治制度等，都是重要的«顶层设计»和实施，但都产生于新旧制度更替的革
命年代。而改革是在原有基础上的变动与完善，必须面对既有制度、既定格局
等因素，被束缚于客观的规定性之中。

中国实行改革开放以来，根据自身实践和长期探索形成了推进改革和政治
发展的三大策略：

一是«问题推动»。从现实中的问题出发，从解决实际问题中选择突破口，
实为明智之举。解决了现实问题，证明做法的正确和取得了初步成功。积小胜
为大胜，可以减少因主观认识的局限和判断失误带来的风险。

二是«试点推进»。试点是用实践检验政策和理论的方法，可以给人们纠正
错误的机会，具有分散风险的作用。政治建设和政治体制改革最忌«一揽子»
方案，一旦失误，满盘皆输。经过试点就不会有大错，即使是出现设计错误，



85

甚至改革的失败，也会把风险和损失控制在试点范围内，而避免了更大的全局
性、颠覆性的错误。

三是«统筹兼顾»。政治问题«牵一发而动全身»，政治建设的局部成功未必
具有很大的价值，有些政治建设与改革可以带来某一方面的效益，但却可能
在其他领域引发新问题。因此，政治建设和政治体制改革重在评估其整体的效
应。通过不断的局部实验与试点，可以观察和评估其整体效果，最终形成全局
性的稳妥的解决方案，形成比较成熟完善的政治制度。

中国的改革开放进程中形成的«问题推动»、«试点推进»和«统筹兼顾»三大
策略，保证了中国这个世界上最大的发展中国家平稳的工业化、城镇化发展进
程。对比西方历史上以及发展中国家在现实中因工业化引发的灾难性的社会冲
突与动荡，中国的改革开放以及工业化、现代化进程堪称奇迹。

СУЧАСНІ ДОСЯГНЕННЯ У РОЗВИТКОВІ 
ТРАДИЦІЙНОЇ КУЛЬТУРИ КИТАЮ 

中 国 繁 荣 和 发 展 传 统 文 化 事 业 的 新 成 就

ШИ ЦЗІНЬБО (SHI JINBO) 
Китайська Академія суспільних наук, КНР

中 国 社 会 科 学 院 

У статті йдеться про найвідоміші пам’ятники китайської ми-
нувшини та завдання з їх упорядкування, збереження й ставлення до 
них як духовних і матеріальних цінностей китайської нації. 

Ключові слова: традиційна культура, пам’ятки китайської ми-
нувшини, стародавні книги, літературні пам’ятки, пам’ятки писем-
ності, традиційна культура китайської нації

中国是具有五千年文明、历史悠久的国家，拥有很多珍贵的传统文化遗
产，有大量的文物古迹，有卷轶浩繁的古代文献典籍，还有很多非物质文化遗
产，这些优秀传统文化负载着中华民族的历史和文明，具有很高的学术价值和
传承意义。



86

中国历来重视传统文化。自中国共产党的第十八次代表大会以来，更加重
视对传统文化的保护和繁荣发展。

2013年习近平总书记指出：«要系统梳理传统文化资源，让收藏在禁宫里
的文物、陈列在广阔大地上的遗产、书写在古籍里的文字都活起来。» 他在中
国共产党第十九次全国代表大会上做的报告中更强调指出，要«加强文物保护
利用和文化遗产保护传承»。这是对传统文化的科学论述，也是对传统文化专
业工作者的热情期待，给传统文化工作以巨大鼓舞和推动。

一、文物普查和保护工作的新进展

文物是国家不可再生的文化资源。文物普查是国情国力调查的重要组成部
分，是确保国家历史文化遗产安全的重要措施，是中国文化遗产保护的重要
基础工作。

中国第一次全国文物普查从1956年开始，那时，普查规模小，不规范，没
有留下统计数据。第二次全国文物普查自1981年秋至1985年，其规模和成果
均超过第一次，但受资金、技术等制约，仍然有漏查。第三次全国文物普查在
2007年6月至2011年12月，与前两次普查相比，此次普查规模大、涵盖内容
丰富，信息网络、数码相机、GPS卫星定位仪等现代科技手段运用其中,普查
成果更加丰富、真实。

近年来，中国又开展了第一次全国可移动文物普查，从2012年10月开
始，2016年12月结束。此项重要工作的目的是通过普查摸清可移动文物家底
和现状，全面掌握和科学评价我国文物资源情况和价值，健全文物登录备案机
制和文物保护体系，加大文物保护力度，保障文物安全，进一步促进文物资源
整合利用，丰富公共文化服务内容，有效发挥文物在国民经济和社会发展总体
布局的积极作用。

截至2016年10月31日，普查统计的全国国有可移动文物共计1亿多件/套，
其中按照普查统一标准登录文物完整信息的为2660万件/套。全国共登录珍贵

图1 甘肃省武威博物馆普查可移动文物
现场

图2 浙江省普查专家正在诸暨市图书馆进
行文物认定



87

文物3,85万多件，其中一级文物近22万件，二级文物55万件，三级文物3,00
多万件。此次普查取得了重大成果，掌握了全国国有可移动文物资源总体情
况，新发现一批重要文物，建立文物资源数据库和文物身份证制度，健全国家
文物资源调查管理机制，全面夯实文物基础工作，初步建立可移动文物社会服
务和共享机制。1

二、古籍保护工作的新成就
中国至少有3千多年的文字历史，拥有卷轶浩繁的古代文献典籍。这些古籍记

载着中华民族的传统历史文化，是极为宝贵的精神财富，具有很高的学术价值。
中国历来重视古籍的整理和保护工作。«改革开放»以后加强了古籍整理和

保护工作。特别是2007年1月中国国务院办公厅下达《关于进一步加强古籍保
护工作的意见》，由文化部牵头，9个部委参加，推行此项工作。随即建立了
全国古籍保护中心，并成立了全国古籍保护工作专家委员会。随后在全国各省
市自治区建立古籍保护中心，按计划开展古籍保护标准。当年文化部派出督导
组分头到各地检查古籍保护中心成立及计划落实工作。笔者曾带队到浙江、安
徽、江西三省进行督导。

古籍保护工作主要是全面开展古籍普查登记工作；建立《国家珍贵古籍名
录》，形成完善的古籍保护制度；改善古籍保管条件，命名全国古籍重点保护
单位；加快古籍修复，提高古籍修复水平；加强古籍整理、出版和研究水平。

其中一项重要举措是评选和建立全国珍贵古籍名录。截止2016年，已在全
国范围内评选了5批珍贵古籍，其中既有大量汉文典籍，也有多种少数民族文
字古籍。全部共评审出国家珍贵古籍
12274种，先后由国务院公布，并以
图录的形式分5次出版《国家珍贵古
籍名录图录》。这些具有代表性的古
籍展示出中国几千年的优秀历史文
化。2

在评审过程中，标准科学、严
格。首先制定国家珍贵古籍的评选标
准，并由文化部成立评审委员会，聘
请简帛、碑帖、敦煌文献、佛经、
汉文古籍、民族语文古籍等各学科
专家，对全国各地申报的大量古籍进
行初审，再经评审委员会反复研究、

1  国务院第一次全国可移动文物普查领导小组办公室、国家文物局：《第一次全国可移动文物普查
工作报告》，2015年4月7日。
2  中国国家图书馆、中国古籍保护中心编，李致忠主编，史金波、朱凤瀚副主编：《第一批国家珍
贵古籍名录图录》（8册），国家图书馆出版社，2008年；《第二批国家珍贵古籍名录图录》（10
册），2010年；《.第三批国家珍贵古籍名录图录》（8册），2012年；《第四批国家珍贵古籍名录
图录》（6册），2014年；《第五批国家珍贵古籍名录图录》（6册），2016年月。

图3 《第一批全国珍贵古籍名录图录》



88

审议，确定名录的推荐名单，再由
文化部办公厅向全国古籍保护工作部
际联席会议成员单位及各省(区、市)
文化厅局发函，就名录推荐名单征求
意见。评审委员会根据征求的意见对
名单作相应调整，后再在《中国文化
报》及中国古籍保护网上向全社会进
行公示。根据公示意见，经评审委员
会再次研究进行调整。最后由国务院
正式公布。此外，全国有180家单位
被命名为«全国古籍重点保护单位»。

笔者作为全国古籍保护工作专家
委员会副主任，全程参加了国家珍贵

古籍名录图录的评审工作和《国家珍贵古籍名录图录》的编纂工作，2014年
受国家古籍保护中心委托，带队到陕西、宁夏、甘肃三省区考察古籍修复工
作，还多次为全国古籍保护中心举办的培训班做学术讲座。

 此外，国家对临时发生的、涉及古籍保护的事项，都能及时、妥善处理。
比如2010年青海玉树地区发生地震。当得知玉树地区仓央家族藏有一批藏文
古籍时，及时予以妥帖保护。国家国家保护中心还派出考察组到实地进行考
察，具体了解古籍的数量、时代、版本和内容，提出进一步保护的意见。笔者
参加了此次考察。

2017年9月文化部发布《«十三五»时期全国古籍保护工作规划》，这是中
国古籍保护工作方面的首个五年规划。到2020年，中国的古籍保护工作将有
更大发展，更多成就。

三、申报世界文化遗产的新收获
源远流长的历史使中国继承了一份十分宝贵的世界文化和自然遗产，这些

文化遗产是中华民族的瑰宝，也是人类的共同的宝贵财富。
中国自1985年加入世界遗产公约。中国规定每年六月的第二个星期六为«

文化遗产日»。至2017年7月，共有52个项目被联合国教科文组织列入《世界
遗产名录》，与意大利并列世界第一。其中世界文化遗产32处，世界自然遗
产12处，世界文化和自然遗产4处，世界文化景观遗产4处。中国是世界上拥
有世界遗产类别最齐全的国家之一，也是世界自然与文化双遗产数量最多的国
家，其中首都北京拥有6项世界遗产，是世界上拥有遗产项目数最多的城市。

这些年中国加大了申请世界文化遗产工作的力度，做了大量实质性的工
作。近五年中被批准了9项世界文化遗产，还有一些正在积极申报当中或正在
认真地做申报准备工作。

中国自古以来就是一个多民族国家，中国的《世界遗产名录》中有反映中
华民族多民族文化的遗产。如长城，是人类文明史上最伟大的建筑工程，建于

图4 2011年作者一行考察青海玉树灾区藏
文古籍



89

2000多年前，后联成万里长城。大运河，开凿于1600多年前，是世界建造时
间最早、使用最久、空间跨度最大的人工运河，是中国东部平原上的伟大水利
建筑工程。甘肃敦煌莫高窟，是一处由建筑、绘画、雕塑组成的博大精深的综
合艺术殿堂, 是世界上现存规模最宏大、保存最完好的佛教艺术宝库, 被誉为«
东方艺术明珠»。故宫是明、清两代的皇宫, 有24位皇帝相继在此登基执政，
至今已近600年，是世界上现存规模最大、最完整的古代木构建筑群。

有的反映出不同民族的文化特点，如西藏的布达拉宫，始建于公元7世纪，
是藏王松赞干布为远嫁西藏的唐朝文成公主而建，是达赖喇嘛生活起居和政治
活动的场所。高句丽王城、王陵及贵族墓葬，反映出历史上存在了705年的高
句丽少数民族政权留下的重要历史遗迹。云南丽江古城，是历史悠久和文化灿
烂的名城，也是中国罕见的保存相当完好的少数民族地区的古城。中国土司遗
址，是湖南、湖北、贵州多民族地区的«土司»的行政与生活中心聚落遗存，展
现了中国中央政权与地方族群在民族文化传承和国家认同方面的人类价值观交
流。云南红河哈尼梯田，总面积约100万亩，是哈尼族人民1300多年来生生不
息地«雕刻»的山水田园风光画，表现出哈尼族地区农田种植和管理的特点。

图5 1992年作者在西藏布达拉宫

在申报世界文化遗产名录的过程中，中国从中央到地方政府及有关部门十
分重视，对遗址精心保护，恢复原貌，搜集资料，认真研究，严密论证，使已
经申报成功和准备申报的遗产都得到很好的维护。

近年来，随着中国«一带一路»战略的提出，有关陆上丝绸之路和海上丝绸
之路的遗产申报更加受到重视。2014年，«丝绸之路:长安-天山廊道路网»，由
中国、哈萨克斯坦和吉尔吉斯斯坦联合申报成功，线路跨度近5000公里，沿



90

线包括代表性遗迹共33处。世界遗
产委员会认为，丝绸之路是东西方之
间融合、交流和对话之路，近两千年
以来为人类的共同繁荣做出了重要的
贡献。

2017年厦门鼓浪屿成功入选《世
界遗产名录》。鼓浪屿现存有931座
展现本土和国际不同风格的历史建
筑、园林和自然景观、历史道路网
络，体现了现代人居理念和当地传统
文化的融合。世界遗产委员会认为，
鼓浪屿是中国在全球化发展的早期阶
段实现现代化的一个见证，具有文化
多样性特征和现代生活品质。

四、非物质文化遗产的新传承
根据联合国教科文组织的《保护

非物质文化遗产公约》定义:非物质
文化遗产指被各群体、团体、有时为
个人所视为其文化遗产的各种实践、
表演、表现形式、知识体系和技能及
其有关的工具、实物、工艺品和文化
场所。根据《中华人民共和国非物
质文化遗产法》规定:非物质文化遗
产是指各族人民世代相传并视为其文
化遗产组成部分的各种传统文化表现
形式，以及与传统文化表现形式相关
的实物和场所。包括:(一)传统口头文
学以及作为其载体的语言;(二)传统美
术、书法、音乐、舞蹈、戏剧、曲艺
和杂技;(三)传统技艺、医药和历法;(
四)传统礼仪、节庆等民俗;(五)传统
体育和游艺;(六)其他非物质文化遗
产。

自从2005年开始，中国已建立起
从县级、市级到省级、再到国家级的
四级非物质文化遗产保护名录，现审
批通过的国家级非物质文化遗产已经
达到了1372项。其中，中国已有39

图6 2014年作者在鼓浪屿

图7 京剧大师梅兰芳剧照



91

个项目跻身世界级非物质文化遗产，
项目总数位居世界第一。其中，人类
非物质文化遗产代表作名录31项，
急需保护的非物质文化遗产名录7
项，非物质文化遗产优秀实践名册1
项。因为中国历史悠久、幅员辽阔、
民族众多，非物质文化遗产项目分布
广泛，仍有很多非遗项目已经或者濒
临失传，需要我们进一步进行有效的
保护和传承。

中国的非物质文化遗产十分丰
富，表现出中华民族文化的灿烂多姿。其中有表现中原地区汉族文化的，如京
剧、昆曲、中国古琴艺术、中国蚕桑丝织技艺、安徽宣纸等，还有很多表现各少
数民族文化遗产的，如新疆维吾尔木卡姆艺术、蒙古族长调民歌、贵州侗族大
歌、《格萨尔》史诗、青海热贡艺术、藏戏、新疆《玛纳斯》、蒙古族呼麦、朝
鲜族农乐舞、羌年、黎族传统纺染织绣技艺等。

总之，中国近些年加大了对传统文化遗产的保护力度，在过去的基础上，
使更多的文物、文献等物质文化遗产和非物质文化遗产得到保护和传承，使更
多的文化遗产«活起来»，使文化遗产在当代建设中发挥出更大的作用；同时
也提高了社会各界对传统文化遗产重要价值的认识，出现了前所未有的认知和
保护文化遗产的新形势，进一步增强了文化自信，促进了传统文化事业的进一
步繁荣和发展。然而中国是一个历史悠久、幅员辽阔、民族众多的国家，文化
遗产十分丰富，分布非常广泛，有很多文化遗产仍需认真调查，精心保护和传
承，有的文化遗产甚至还处于濒危状态或者濒临失传，更需要进一步实行有效
的保护和传承。

图8 黎族传统纺染织绣技艺



92

ДАОСЬКІ ТА КОНФУЦІЯНСЬКІ 
МОРАЛЬНО-ЕТИЧНІ ЗАСАДИ 

ДАО-ШЛЯХУ ЛЮДИНИ (人道): 
ДО ПИТАННЯ ФОРМУВАННЯ ОСОБИСТОСТІ – 

НОСІЯ ТРАДИЦИЙ КИТАЙСЬКОЇ КУЛЬТУРИ
 

Л. О. АНДРІЄНКО 
Київський університет імені Бориса Грінченка

У статті акцентовано на питанні співвідношення даоських та 
конфуціянських ключових понять, за якими стоять морально-етич-
ні принципи формування особистості  – носія традицій китайської 
культури

Ключові слова: дао-шлях, особистість конфуціянського типу, ду-
ховне, духовність, світогляд, мораль, етика, принциповість, гуман-
ність, шляхетність, синівський обов’язок, чесноти особистості

Особистість  – носій традицій далекосхідної культури фор-
мується в умовах соціокультурного простору, основу розбудови 
якого складають світоглядні принципи трьох релігійно-філо-
софських учень, а саме, даосизму, конфуціянства та китаїзова-
ного буддизму. Згідно даоського канону «Іцзін»

(易 経), дао «генерується» інь-ян (易) космо-енергетичними 
ритмами (|). Людина (人), синхронізуючи (十) особисті інь-ян 
ритми (一) з космічними (|), стає на шлях (道) «набуття» стану 
дао, тобто на шлях розкриття своєї 

(自 己) природи (個 性) й природи речей (自然) , а отже на шлях 
пізнання 

істини (眞). Іншими словами – на шлях (道) духовного (精) та 
фізичного 

(体) вдосконалення, що також розуміється як повернення 
до своєї природи. 



93

За Конфуцієм, людина стає на шлях наслідування Неба (天) 
(як абсолютного зразка) й набуття гуманності (仁), тобто на-
буття таких моральних та духовних якостей, через які вона стає 
зразком для інших, чим сприяє їх становленню на шлях пізнан-
ня істини. Отже, спільною метою «шляхів» кожного зі згаданих 
учень є розробка й вкорінення світоглядних та морально-етич-
них принципів, через які розкривається особистісне людини 

(個性). Даоське вчення пропонує це робити: 
1) спираючись на інтуїцію (徳); 
2) сприймаючи речі не опосередковано (直);
3) через набуття духовності (精);
4) через неупередженість (忠);
5) дотримуючись «золотої середини» (中); 
6) через поміркованість (行);
7) через істинне (природне) «я» (吾); 
8) через дотримання принципу природності (理) [4]. 
У конфуціянстві, особистісне шляхетної людини цзюн цзи 

(君子), або гуманної людини жень (仁) розкривається через: 
1) дотримання законів Неба та Землі (正); 
2) неопосередковане сприйняття речей/явищ (直); 
3) добродійність (恩) від (因) (за покликом) щирого серця (心); 
4) принципові й неупереджені дії (義); 
5) дотримання принципу золотої середини (中); 
6) дотримання принципу лі (理); 
7) виконання синівського обов’язку (孝); 
8) дотримання правил ритуалу лі (禮) [4].
Через ці принципи релігійно-філософських учень Китаю, 

а також через набуті (через них) чесноти людина стає на дао-
шлях самовдосконалення, метою якого є: за даосизмом  – фі-
зичне й духовне безсмертя, за буддизмом – духовне безсмертя, 
за Конфуцієм – перетворення у високоморальну (гуманну) лю-
дину жень (仁). Таким чином, розкриття (актуалізація) особис-
того та особистісного людини – носія світоглядних та мораль-
но-етичних принципів трьох релігійно-філософських учень 
відбувається у так званому тривимірному соціокультурному 
просторі, духовно-фізична складова якого формується під 



94

впливом даосизму та буддизму, а морально-етична, переважно, 
під впливом конфуціянства.

Зауважимо, що набуття згаданих чеснот за даосизмом мож-
ливе лише на так званому восьмирічному шляхові (八 道), що 
відповідає восьми (八) напрямкам даоського кола [4]. Суть мети 
такого восьмирічного шляху (八 道) передається складовими 
елементами ідеограми 道 – «дао» (辵+首) → (彳+ 止)+ (自+ 一 + 八~
丷)): правильний (止), цілеспрямований шлях (彳) до найвищо-
го (八) рівня (一) самовизначення (自) людини, тобто розкриття 
суті її природи (八) [4]. 

Розкриємо зміст восьми (八) даоських (道) морально-етич-
них принципів (як ознак восьми головних даоських чеснот 
людини) через етимологічний аналіз ідеограм їх носіїв. Отже, 
звернемось до вище зазначених даоських чеснот, які познача-
ються відповідними ідеограмами: 直,
憄, 精, 忠, 中, 行, 吾, 理.
* 直 : «прямота», «неупередженість» тощо.
Ідея ідеограми 直: правильне (十) бачення (сприйняття) (目) 

інь-суті (∟) речей. Тобто йдеться про неопосередковане сприй-
няття речей такими, якими вони є за своєю природою [5-13].

Ідея ідеограми 憄: життєвий шлях людини (彳), на якому 
вона, сприймаючи речі інтуїтивно (心), розуміє їх суть речей (直) 
(порівн. з ідеєю вище поданої ідеограми 直 («прямота») [5-13].

* 精 : «духовність», «духовне».

Рис. 1. Елемент 八~丷 – (вісім) – 
символ: а) восьми напрямків 

даоського кола (рис. 1); 
б) абсолюту; пустоти (даос.).

Примітка: значення «а», «б» 
випливають з логіки ряду 
ノ — 乀 — イ — 入 — 人 — 八, 

елементи якого (за структурою 
даоського кола) означають: ノ
(ян); 乀  (інь); イ(домінанта ян); 
入 (домінанта інь); 人 (паритет 
інь-ян взаємин); 八 (інь-ян/не інь-
ян; дао-пустота / абсолют) [4].



95

Ідея ідеограми精: 1) природна чистота (青) зернин рису (米); 
2) чистота 

(青) [свідомості] людини, яка досягається нею на восьмиріч-
ному шляху самовдосконалення (米) [5-13].

* 中: «внутрішнє», «серединне», «суттєве», «природне», «іс-
тинне» [5-13].

Ідея ідеограми中: розділення вертикальною рискою (│) 
речі (口) на ліву (ян) та праву (інь) частини – символ сходжен-
ня-розходження сил інь та ян, що передає ідею серединності 
як: а) гармонійного (збалансованого) стану інь-ян взаємин; б) 
природного (дао) джерела походження речей [5-13].

* 忠: «щирість», «неупередженість», «чистосердечність».
Ідея ідеограми忠 : 1) внутрішня (природна) сутність (中) сер-

ця (心); 2) «пусте» (чисте) (中) серце (心) [5-13].
* 行: «помірковані дії (наміри) людини». 
Ідея ідеограми行: цілеспрямовані (ян) дії (彳), але помірко-

вані дії людини. Ідею останніх передає правий елемент даної 
ідеограми. Отже, ідеограма 行 передає ідею природно-гармо-
нійного упорядкування речей [5-13]. 

*吾: істинно-природне я; природа мого я; я, такий як є за 
природою, моє его.

Ідея吾: 1) п’ять першоелементів природи (вода, рослинність, 
вогонь, земля, метал) (五), що уособлюють будь яку річ (口) (все 
суще); річ як така (за її природою); 2) хаотичний (乂) стан речей 
(  ~五), який упорядковується (口) через правильні слова-іме-
на речей (口); 3) ім’я речі (口), яке має відповідати її природі (五) 
(Конф.) [5-13].
悟 «Шовень» (~ 覺), с. 506 
Ідея 覺 с. 409: 1) 一曰發也 (взагалі кажучи, самовиявлення 

(發) як розкриття суті особистої природи); 2) 見廣雅 (дивитись 
(見) на речі з позицій широкої (廣) просвітленості (雅)). 

Ідея吾 [«Шовень», с. 56]
吾: 我自偁也。1. Я (我) сам (自) як такий (за природою (偁 ~ 稱 ~ 私
 [Ошанін, 6785]); 2. Само (自) вираження (口) речей через їх 

природу інь-ян (五).
Ідея 悟: 1) самовираження суті (忄) особистої (吾) природи 

(его); 2) інтуїтивне сприйняття (忄) інь-ян суті (五) речей (口).;



96

Значення: 
– самовираження / просвітлення (осмислення особисто-

природного Я)
– саторі (яп.)
– самість, природність
– я, моє его, я як такий (за природою)
– его – в даосько-буддистській релігійно-філософській тра-

диції [5-13].
Далі розглянемо конфуціянські чесноти високо мораль-

ної людини, яких вона набуває на шляху наслідування Неба 
як найвищого взірця. У Конфуція таку людину представлено 
принаймні двома постатями: жень (仁) – «гуманна людина» та 
цзюнь-цзи (君子) – «шляхетна людина»». Аналогічно до того, як 
вище було подано вісім головних чеснот даоської досконало 
мудрої людини, подамо вісім головних ознак жень (仁) і, так би 
мовити, її візаві – цзюнь-цзи 

(君子): 正, 直, 恩, 義, 中, 理, 孝, 礼
* 仁  – «гуманна людина», «гуманність», «людинолюбство» 

тощо.
Ідея仁: людина (イ), яка діє, спираючись на закони Неба (ニ), 

тобто наслідує Небо, йдучи його шляхом (天道) (конф.). Варто 
зазначити, що Конфуцій ототожнював «гуманну людину» жень 
(仁) з даоською досконало мудрою людиною шен жень (聖人), 
яка володіє дао (道), про що свідчить вживання в конфуціян-
ських текстах терміну 仁 道 (жень дао)  – «дао-шлях гуманної 
людини». Отже, жень (仁) це той, хто наслідує Небо. Але той, хто 
наслідує Небо, наслідує дао (天 道). Наслідуючи Небо, людина 
стає на дао-шлях Неба (天道), тобто на шлях розкриття своєї 
природи (свого дао (道)) і, таким чином, сама стає взірцем для 
інших людей, сприяючи розкриттю ними своєї природи (道) [5-
13]. Саме в цьому, на нашу думку, полягає смисл «людинолюб-
ства», а відтак – смисл конфуціянської «гуманності». 

* 君  – «шляхетна людина»; «мудрий правитель» (зокрема, 
правитель Піднебесної). «Шовень» інтерпретує цю ідеогра-
му за допомогою ідеограми 尊 («ритуал / акт вшанування че-
рез жертвопринесення») та слова 羊祥 («жертвопринесення»). 
З цього випливає ідея 君: 1) рука (ヨ ~ ヌ) людини, яка керує (діє 



97

(丿)) словом (口); йдеться про керування ритуалом жертвопри-
несення особою високого соціального стану; 2) рука і слово 
керманича. З цього випливає значення конфуціянського кунц-
зи (君子) – «досконала людина – нащадок (子) мудрих правителів 
давнього Китаю» (конф.). 

* 正 – «безпосереднє», «неупереджене»; «істинне», «правиль-
не» тощо.

* Інтегруючим інваріантом наведеної низки значень є ідея 
ідеограми正: прямування (止) людини, орієнтиром для якої 
є Небо (二) як ідеальний взірець для наслідування (порівн. зі 
шляхом гуманної (仁) людини Конфуція (人道)). 

* 理 – конфуціянський принцип лі.
Ідея ідеограми理: обробляти (田) землю (土) землю за її при-

родою подібно до обробки яшми / нефрита (王 ~ 玉); чим ре-
тельніше обробляють (шліфують) ці мінерали, тим краще вони 
проявляють (віддзеркалюють) свою природну структуру. Чим 
ретельніше обробляється земля, тим краще вона проявляє 
свою природу (土) [5-13]. Яшма та нефрит у стародавні часи 
були в Китаї символами особи верховного правителя-вана (王). 
Вважалося, що природна мудрість правителя повинна про-
являтися в процесі удосконалення мистецтва його правління 
подібно до того, як проявляються природні властивості яшми. 
Саме ця ідея міститься в етимології ідеограми 国 – «держава» як 
складової назви Китаю (中国). Отже, діяти за принципом лі (理) 
означає удосконалювати свій природний потенціал, викорис-
товуючи його на ведення державних справ. 

Вище сказане можна підтвердити ще й такою ідеєю ідеогра-
ми 王 (三 + I), в якій елемент 三 символізує тріаду небо-земля-
люди/речі, а елемент I (духовно-енергетична розгортка інь-ян 
взаємин) – волю правителя як чинника гармонійного єднання 
елементів тріади [5-13]. 

Ідея ідеограми 直: «Шовень» [c. 1189]: 正見也 正見
也。(правильне, тобто цілісне (十) бачення (目) (сприйняття) 
природної (інь-суті (∟) речей). Тобто пряме, неопосередковане, 
неупереджене сприйняття речей, явищ [5-13]. З цього, власне, 
випливають смислові значення ідеограми 直: «неопосередко-
ване», «пряме», «природне», «суттєве», «істинне» тощо. 



98

* 中 — «внутрішнє», «серединне», «суттєве», «природне», «іс-
тинне» [5-13]. Подані значення мотивовано її нижче наведеною 
етимологією.

Дана ідеограма являє собою річ, (口) розділену вертикаль-
ною рискою на ліву (ян) та праву (інь) частини. Таким чином 
середина речі постає місцем сходження-розходження взаємо-
діючих сил інь та ян і, відповідно, символом гармонійно-зба-
лансованого стану інь-ян взаємин. Саме з цього випливає да-
осько-конфуціянська ідея «золотої середини», що покладено 
в основу методології пошуку способу розкриття суті (природи) 
речей [12-13]. 

*恩– «доброчинність», «благодійність»; «відчуття подяки (за 
благодійність інших (вчителів, батьків, старших тощо))». 

Ідея 恩: доброчинність, благодійність тощо як велико (大) 
душність （心） [5-13]. 

* 孝  – «синівський обов’язок»; «шанобливе ставлення до 
старших».

Ідея 孝 : син (子) як продовження родоводу і опора для ста-
рих батьків 

(老) [5-13]. Ідею синівського обов’язку і відповідну чесноту 
людини Конфуцій покладав в основу формування гуманної 
людини жень (仁), вважаючи, що саме ця чеснота обумовлює 
набуття всіх інших чеснот, необхідних для формування такої 
людини.

 * 礼 (禮) – «правила лі», «ритуал лі»
Ідея ідеограми 礼 (禮):
1) ритуальна посудина (豆) із жертвопринесенням (曲) на ві-

втарі Неба та Землі (示);
2) дари Землі (豊) божествам Неба та Землі （示);
3) вівтар Неба та Землі (示) як символ джерела породження 

всього сущого (豊), або як символ всього сущого (豊) [5-13].
Значення ідеограми 礼 (豊), що випливають з наведених ідей:
• ритуал (жертвопринесення) духам Неба та Землі; 
• храмовий обряд на честь духів померлих предків;
• церемоніал, пов’язаний із храмовими обрядами;
• книга етикету (правил проведення храмових обрядів);
• конфуціянський кодекс етикету лі.



99

Наведені етимології ідеограми 礼(豊) вказують на те, що до-
тримання правил конфуціянського етикету складає основу 
конфуціянської культури як системи морально-етичних норм, 
правил, принципів, якими людина вимірює цінності природ-
ного та суспільного буття.

* 義 – «принциповість»; «добропорядність» тощо.
Ідея елемента 羊: рівні (三) духовного розвитку (підйому) (丨) 

до його вищого стану, а саме стану абсолюту (八 ~丷) як шлях 
духовного самовдосконалення людини [5-13].

Ідея елемента 我: «Шовень» [c.1187] подає ідею我 таким ре-
ченням: 施身自謂也。(високо авторитетна людина-особистість, 
подібна до прапора (施) («Шовень» [с. 605]. 

Ідея 義 «Шовень» [c.1187]  – 己之威 儀 也 (шляхетна, високо 
авторитетна й глибоко духовна особистість). Завдяки таким 
чеснотам, людина набуває високого авторитету в між людських 
стосунках, адже здатна жити й діяти за конфуціянськими 
принципами моралі та етики. 

Як згадувалось вище, формування такої свідомості носія 
традицій далекосхідної культури відбувається під впливом 
світоглядних та морально-етичних принципів релігійно-філо-
софських учень Китаю, об’єднаних однією метою, а саме, роз-
будовою шляху духовного та морального вдосконалення лю-
дини (人道). Способи такого вдосконалення, пропоновані цими 
вченнями, різні, але, за умови їх синкретизму, гармонійно спо-
лучаються в свідомості кожного члена суспільства. Таким чи-
ном, на шлях розбудови цього шляху стає той, хто набуває:

а) конфуціянської гуманності, відчуття обов’язку, добродій-
ності, дотримання правил конфуціянської етики тощо; 

б) даоських принципів дотримання людиною природного 
шляху речей, через які відбувається гармонія тіла та духу окре-
мої людини і, відповідно, гармонізуються між людські стосунки; 

в) буддистської віри у спасіння людини через досягнення 
нею вищого духовного стану, за яким стоїть розкриття сутнос-
ті її особистої природи, її талант, спрямований на користь сус-
пільного оточення.

Отже, повернемось до концепту дао-шляху в конфуціян-
ській моделі розбудови державності. Концепт дао вже за доби 



100

Конфуція набув неабиякого розголосу та закріпився у свідо-
мості тогочасного китайського суспільства. Основні атрибути 
дао, як то – передування всім речам та їх породженню, вічність 
та природній характер (що загалом подається як «Мати Підне-
бесної») постають найбільш авторитетним філософським чин-
ником легітимації світоустрою і, відповідно, морально-етичної 
та етико-політичної систем, як його (дао) втілення в людсько-
му соціумі. Тому, цілком зрозумілим постає включення понят-
тя дао в конфуціянську філософію, що, фактично, має на меті 
далекосяжні прагматичні наміри, тому що ставить дао саме в 
центр людської активності та соціального буття. На це вказує 
саме розуміння Конфуцієм концепту дао, яке істотно відрізня-
ється від первинного трактування його Лао-цзи. Дослідник Л. 
Переломов зазначає, що якщо у Лао-цзи поняття Дао носить 
в цілому космогенний характер, то в філософії конфуціянства 
Дао набуває антропогенних рис [14].

Конфуцій пов’язує Дао лише з людиною (радше з людським 
образом) , оскільки сучасну йому людину Конфуцій за приклад 
не розглядав; зважаючи на його нечисленні зауваження щодо 
сучасного стану людськості, він був про неї не найкращої думки).

Конфуція, мало цікавили питання онтології та гносеології, 
окрім тих аспектів де вони з’являються в соціально-політично-
му контексті з огляду на їх легітимуючу (або, навіть, сакралізу-
ючу) роль. Таким чином, пройшовши через соціально-політич-
ний фільтр конфуціянського розуміння, осягнення поняття 
Дао постало шляхом людини соціального кшталту. Цей шлях 
увиразнився як найвища мета, яку людина конфуціянського 
типу мала досягати протягом всього свого життя через про-
ходження всіх рівнів, починаючи з особистого Я, свого місця у 
власній сім’ї та в сім’ї сімей – в Піднебесній (як всесвітній ма-
кро-моделі держави).

Саме основні сходинки в проходженні дао-шляху, де само-
вдосконалення органічно поєднувалося із суспільним благо-
устрієм, і виявились основним чинником становлення, власне, 
конфуціянських морально-етичних принципів, які сформува-
лись у світогляді конфуціянської людини. І, зважаючи на різні 
ступені осягнення дао та способи долання дао-шляху, Конфуцій 



101

виділив три основні ознаки-рівні формування в людині добро-
дійності де 徳 : сяо-жень (小人) – маленька людина; жень (仁) – 
гуманна людина; цзюнь-цзи (君子) – шляхетна людина.

Як зазначає дослідник Переломов Л., поняття сяо-жень та 
цзюнь-цзи постали новотворами, досі невідомими концептами в 
китайській філософії, що були привнесенні саме конфуціянством 
[14]. Доречним буде зауважити, що, на відміну від Переломова, за 
яким сяо-жень це никчемна, негідна, недостойна людина, В. Ре-
заненко [3], апелюючи до етимології ідеограми 小(мале), вважає, 
що йдеться, швидше, про людину, свідомість якої природно-чис-
та, але вона ще не досягла необхідного рівня соціалізації. 

Отже, концепт цзюнь-цзи (君子) застосовано на позначення 
носія конфуціянських чеснот, проте, зважаючи на ідеалізацію 
таких норм буття шляхетної людини сам Конфуцій вважав їх 
практично недосяжними за часи житія. Але, це був чітко ви-
значений ідеал, і в загальному розумінні, людина, яка прагнула 
усвідомлення суті особистої природи (розкриття свого талан-
ту) могла бути здатною знайти своє місце в сім’ї, державі та в 
процесах гармонізації Піднебесної та стати на шлях осягнення 
Дао. Саме у зв’язку з образом цзюнь-цзи 君子 встановлюються 
етико-моральні норми та цінності конфуціянського вчення як 
сукупність необхідних чеснот, притаманних шляхетній людині, 
як то – жень (仁) – гуманність , вень (文) – культурність,

і (義) – принциповість, сінь (信) – правдивість, чжи (智) – мудрість, 
сяо (孝) – шанобливість у ставленні до батьків/старших, тощо.

До того ж, як зазначено вище, при визначені смислу понят-
тя сяожень (小人  – мала людина) у контексті співставлення з 
дажень (大人 – велика людина) треба перше сприймати не як 
негатив. Тобто, поняття цзюнь-цзи та сяо-жень треба не проти-
ставляти, а співставляти. Зважаючи, на те що добродійність де 
(徳), за природою людини, присутня в кожному, і кожен здат-
ний до її розкриття, шлях майбутнього цзюнь-цзи починається 
від стану сяо-жень.

Висновки. Як видно зі структури поданої статті, об’єктом 
проведеного дослідження є особливості формування люди-
ни-особистості – носія традицій китайської культури, в основу 
розбудови якої покладено духовне, світоглядні та морально-



102

етичні принципи даоського та конфуціянського релігійно-фі-
лософських учень Китаю. Отже, ці вчення постали національ-
ною школою виховання особистості, засадничими чинниками 
формування свідомості якої є згадані принципи, які представ-
лено в статті як предмет дослідження, оскільки, саме, за цими 
принципами стоять певні чесноти досліджуваної особистості. 

Як можна бачити з вище наведеного, головними поняттями-
категоріями даного дослідження є: «особистість конфуціян-
ського типу», «духовне», «духовність», «світогляд», «морально-
етичні принципи», «чесноти досліджуваної особистості». Саме 
через визначення та розкриття суті таких чеснот виявлено та 
проаналізовано ознаки особистості та досліджено особливості 
її формування в кофуціянському цивілізаційному просторі, го-
ловними чинниками розбудови якого є світоглядні та мораль-
но-етичні принципи релігійно-філософських учень Китаю.

Визначення смислів згаданих понять-категорій в роботі від-
бувалось через мовно-культурологічний аналіз ідеограм їх но-
сіїв із застосуванням китайських та японських етимологічних 
енциклопедій. 

ЛІТЕРАТУРА
1. Да Сюе – Велике вчення // Всесвіт. – К., 1989. – №10. – С. 56-77.
2. Духовність, мораль, етика традиційних суспільств Далекого 

Сходу/ Хамагуті Е., Резаненко В.; Полюшкова А. та ін. За ред. Резанен-
ка  В.  Ф.  – К.: НаУКМА, Видавничий дім «Києво-Могилянська Акаде-
мія», 2007. – 294 с. 

3. Резаненко В. Ф. / Особисте та особистісне в методології китаєз-
навчих та японознавчих досліджень //Актуальні питання сходознав-
ства, славістики, україністики (Пам’яті О. Пріцака) / Відповід. ред. Лу-
чик В. – К.: НаУКМА, 2010. 

4. Резаненко В. Ф. Даоське коло як модель семантико-графічного 
структурування китайських ієрогліфів стилю кайшу 楷書 / В. Ф. Реза-
ненко // Українська орієнталістика / За ред. Срібняка І. В.,  – К.: На-
УКМА, 2012. – Вип. 6, – С. 201-212.

5. Большой китайско-русский словарь / под ред. И. М. Ошанина. – 
М.: Наука, 1983, Т. 1 – 4.

6. Кобаясі С. Сінсен канва дзітен (Новий китайсько-японський 
словник ієрогліфів) / С. Кобаясі. – Токіо, 1995. – 1235 с. 



103

7. Лань Янь. Ханьюй дацзи д’янь (Великий китайський словник іє-
рогліфів) / Лань Янь. – Китай, Ченду, 1989.

8. Резаненко В. Ф. Элементы семантико-графической системы ие-
роглифической письменности / В. Ф. Резаненко. – К., 1988. – 354 с.

9. Резаненко В. Ф. Семантические элементы знаков иероглифичес-
кой письменности / В. Ф. Резаненко. – К., 1989. – 355 с.

10. Резаненко В. Ф. Семантическая структура иероглифической 
письменности / В. Ф. Резаненко. – К., 1985. – 131 c. 

11. Сімура І. Кодзіен (Японський енциклопедичний словник) / І. Сі-
мура. – Токіо, 1980. – 2448 с.

12. Сюй Шень. Шовень цзєцзи (Етимологічний словник ієроглі-
фів) / Сюй Шень. – Шанхай, 1986. – 867 с.

13. Уеда М. Сіндайдзітен (Новий великий словник ієрогліфів) / 
М. Уеда. – Токіо, 1993. – 2775 с.

14. Переломов Л. С. Конфуций. Лунь-юй / Переломов Л. С.  – М.: 
Восточная литература, 1998. – 590 с.

ГАРМОНІЯ МІЖ ЛЮДСЬКИХ ВЗАЄМИН 
ЯК СОЦІОКУЛЬТУРНА ОСНОВА КОНСОЛІДАЦІЇ 

КИТАЙСЬКОГО СУСПІЛЬСТВА
和谐的社会关系：团结是中国社会的最高目标 

М. В. ЗАЯЦЬ 
Київський університет імені Бориса Грінченка

Статтю присвячено пошуку та опису способів розкриття смислу 
конфуціянської категорії «гармонія» (між людських взаємин) як соціо-
культурної основи консолідації китайського суспільства.

Ключові слова: конфуціянство, даосизм, буддизм, духовність, мо-
раль, етика, гуманність, дао-де (мораль), мовно-культурна парадиг-
ма, етимологія ідеограм.



104

Розв’язання поставленого завдання дослідження здійсню-
ємо з огляду на традиційність культури Китаю, головною озна-
кою якої є наявність у цій країні такої традиційної загально-на-
ціональної школи виховання людини, як релігійно-філософські 
вчення, а саме даосизм, китаїзований буддизм та конфуціянство. 

Отже, мета дослідження полягає у виявленні місця й ролі 
духовного, світоглядних та морально-етичних принципів зга-
даних учень, що постали головними чинниками формування 
суспільної свідомості китайців і, відповідно, гармонізації між 
особистісних взаємин. 

В основу методології дослідження покладено наше ставлен-
ня до аналізованих в роботі базових понять згаданих учень як 
носіїв важливих елементів вень-культури Китаю, яка будується 
під впливом світоглядних та морально-етичних принципів цих 
учень і відповідно, постає головною інтегруючою складовою 
соціокультурного простору цієї країни. 

Мовно-культурна парадигма «духовність-мораль-етика» 
релігійно-філософської тріади

Мовно-культурну парадигму «духовність – мораль – етика», 
представлено, відповідно, трьома поняттями, що містяться в її 
(парадигмі) назві та постають одними з ключових релігійно-фі-
лософської тріади Китаю. Певна річ, духовне, моральне та етич-
не мають безпосереднє відношення до світоглядних принципів 
цих учень. Спроба розкрити суть цих принципів, на нашу дум-
ку, сприятиме наближенню до адекватного розуміння згаданих 
понять (складових парадигми) і, відповідно, певних особливос-
тей організації китайського суспільства, взаємостосунків між 
його членами тощо.

Як відомо, «парадигма» в її загальному визначенні  – це су-
купність теоретичних і методологічних положень, через які ви-
значаються проблема дослідження та способи її розв’язання. 
В нашому дослідженні поняття «парадигма» набуває «мовно-
культурного» статусу, оскільки в основу методики її визначення 
та дослідження покладено мовно-культурологічний (етимоло-
гічний) аналіз ідеограм-носіїв складових тріади: «духовність – 
мораль – етика». Як буде показано нижче, етимологічний цих 
аналіз ідеограм проводитиметься в контексті концептуальних 



105

положень релігійно-філософських учень Китаю, які стоять за 
складовими парадигми (духовність, мораль, етика), що, заува-
жимо, постають головними чинниками формування суспіль-
ної свідомості носіїв традицій вень-культури суб’єктів розбудо-
ви китайського суспільства. 

Як відомо, провідна роль у розбудові китайської держав-
ності традиційно належала конфуціянству. Конфуцій пропо-
відував принцип підтримання порядку в суспільстві через ви-
значення кожним його членом «свого місця»: «батько має бути 
батьком, син  – сином, правитель  – правителем, урядовець  – 
урядовцем». Отже, все стане на свої природно-суспільні місця, 
кожен знатиме свої права й обов’язки. За основоположним 
конфуціянством, суспільство, організоване на таких засадах, 
має розподілятись на верхній та нижній прошарки – на тих, хто 
управляє і тих, ким управляють. Критерієм такого розподілу 
має бути не знатність, соціальний стан, походження, багатство 
тощо, а те, наскільки людина відповідає вимогам, канонізо-
ваним самим життям і, відповідно, суспільством. При цьому, 
вища мета правителя  – інтереси громадян, громади й держа-
ви. Одним з основоположних принципів конфуціянства був і 
залишається такий: « держава – це велика сім’я, а сім’я – мала 
держава» [5]. До того ж конфуціянство надавало великого зна-
чення культу предків. Шанобливе ставлення синів до батьків 
сяо (孝) є головною вимогою конфуціянських Правил лі (礼), 
безкомпромісне й шанобливе ставлення до вівтаря небожите-
лів – душ померлих предків). «Ховати батьків за Правилами лі, 
приносити жертви їхнім душам також за Правилами лі» – одна 
з важливих настанов Конфуція. 

Таким чином, конфуціянський культ предків і норми сяо 
(孝  – синівський обов’язок перед батьками) були і є досі ді-
євим фактором піднесення культу сім’ї, клану, фірми, а від-
так  – держави, тобто суспільства взагалі і кожного його чле-
на зокрема. Все це разом можна вважати, безумовно, най-
впливовішим фактором гармонізації як взаємостосунків між 
членами суспільства, так і взаємозв’язків між усіма іншими 
його складовими. Кожен член суспільства від імператора до пе-
ресічного громадянина вважається за соціальну одиницю, яка 



106

історично, природно, психологічно втілена в рамки конфуціянських 
морально-етичних принципів. Вихід за межі цих принципів означає 
втрату зв’язків зі спільнотою, яка репрезентує одночасно як сім’ю 
(родину) так і державу (батьківщину). З огляду на зазначене, Конфу-
цій визначає такий алгоритм дій суб’єктів впорядкування держави:

– основоположним таких дій є доведення до ладу сімейних (
家族) спав;

– до того як доводити до ладу такі справи, слід вдосконалити 
себе як особистість (自己);

– до того як вдосконалювати себе як особистість, виправля-
ють своє серце (忠), тобто стають на серединний (中道) (безкомп-
ромісний) життєвий шлях, розкриття суті особистої природи й, 
відповідно, суті природи речей;

– до того як виправляти своє серце, роблять відвертими свої 
помисли (意), діючи за волею серця (心);

– до того як робити відвертими свої помисли, доводять до 
завершення свої знання жи (知), за для правильного й ціле-
спрямованого (矢) висловлювання (口) свої думки. Лише до-
тримання цих настанов Учителя може бути підставою для пра-
вильної політики впорядкування державних справ [5].

Варто також зазначити, що Конфуцій в основу свого вчен-
ня покладав ідеал шляхетної людини цзюньцзи (君子) [5]. Така 
людина мала володіти, передусім, такою чеснотою, як відчут-
тя обов’язку і (義) перед колективом, громадою, суспільством 
тощо, якого вона бере на себе добровільно. Цей принцип, пере-
йнятий, головним чином, від конфуціянства, обумовлений не 
розрахунком, а наслідуванням морально-етичних принципів 
цього вчення за для набуття (徳) стану дао (道) високо мораль-
ної та глибоко духовної людини.

Конфуцій учив: «Шляхетна людина цзюнь цзи (君子) думає 
про обов’язок і (義), низька людина сяо жень (小人) піклуєть-
ся про вигоду». За Конфуцієм, дотримання таких, наприклад, 
принципів, як відкритість, щирість чжун (忠), благопристой-
ність (дотримання етикету) та дотримання церемоній, вико-
нання ритуалів лі (礼) тощо – це ті чесноти, якими має володіти 
цзюнь цзи, тобто той, що «має моральне право керувати інши-
ми через слово й діло» [5].



107

Отже, як можна бачити, конфуціянство відігравало і віді-
грає досі неабияку роль у формуванні особистості носія згада-
них чеснот – людини-суб’єкта розбудови гармонійного суспіль-
ства. Саме тому головною ідеєю вчення Конфуція був пошук 
та обґрунтування методик виховання такого суб’єкта. Поняття 
гармонія (tiao-he) є одними з ключових у відомих нам працях 
з конфуціянської тематики. Розкрити смисл цього поняття 
спробуємо за допомогою мовно-культурологічного (етимоло-
гічного) аналізу ідеограм його носіїв (調和). 

За І. Ошаніним, поняття tiao-he (調和) має такі значення:
– гармонія, гармонійний;
– упорядкування, узгодження; 
– примирення, злагода;
– підходящий, сумісний, відповідний;
Ідеограма 調 (tiao) (за І. Ошаніним):
– упорядковувати, регулювати, налаштовувати;
– приміряти, узгоджувати;
– здібності, талант, майстерність;
– складена мелодія.
Ідея ідеограми 調 (tiao):
1) інформація (укази, інструкції і т. ін.) (言149) як спосіб упо-

рядкування справ (吉) у межах адміністративної території (冂13);
2) упорядкування (吉) через слово, указ тощо (言) стану ре-

чей в межах підлеглої території (周) [6–13].
З наведеного випливає основні значення ідеограми調:
1) самовпорядкування, самоконтроль; 2) упорядкування 

(через слово) стану речей, справ довкілля. 
Значення ідеограми 和 (he) (за І. Ошаніним):
– повне/завершене упорядкування (речей);
– гармонія стосунків, речей тощо (спокій, мир, порядок);
Ідея ідеограми 禾115: злак на корені – символ гармонії між 

його корінням, листям, стеблом, колосом. Тобто ідеограма є 
символом гармонії речей довкілля [6–13].

Ідея ідеограми和: за «Шовенєм», 相應也 (щира (心) взаємодія (
相) та згода (應). З етимологій елементів даної ідеограми випли-
вають такі її додаткові ідеї: 



108

1) гармонія взаємозв’язків (禾) між речами (口), що асоцію-
ється з порядком розташування зернин колоса злаку (禾);

2) висловлювання (口30) взаєморозуміння (禾);
3) гармонія взаємостосунків/взаєморозуміння (口) між 

«верхами»та «низами» (禾), або між владною вертикаллю та сус-
пільною горизонталлю (禾); 

4) природне упорядкування/гармонізація (禾) речей (口) [6–
13]. З вище наведеного випливають основні значення ідеограми 
和: упорядкування стану речей; гармонізація їх взаємозв’язків. 

Смисл поняття調 和 (tiao-he), що випливає з ідей складових 
ідеограм, формулюється так: «упорядкування людиною стану 
речей (гармонізація взаємозв’язків між речами)». Як можна 
побачити, в основу смислу поняття гармонія покладено світо-
глядні та морально-етичні принципи даоського та конфуці-
янського вчень, котрі постали головними чинниками форму-
вання соціально-значимого ідеалу Конфуція. Таким ідеалом 
є шляхетна людина цзюньцзи (君子), наділена чеснотами, що 
уособлюють гуманність жень (仁). 

У конфуціянстві моральні чесноти людини представлено 
переважно такими категоріями: жень (仁)  – гуманність; сінь 
(信) – правдивість, і (義) – обов’язок, принцип; лі (礼) – ритуаль-
ність, сяо (孝) – синівська шанобливість. Зробимо спробу роз-
крити зміст зазначених чеснот з огляду на настанови конфуці-
янського канону «Лунь юй», а також за допомогою етимологіч-
ного аналізу ідеограм, якими вони передаються.

За «Шовенєм», ідеограма 仁 (жень) передає ідею: 
(仁人能够兼爱, 故字形从二, 二為天地,表示天地間万物。) добродій-
ності (爱) людини (人), здатної (能) об’єднувати (够兼) все усе 
суще (万物) в просторі між небом і землею (天地). Ця ідеогра-
ма 仁має такі складові: イ («жень-людина»), ニ («Небо і Земля»), 
через які, за етимологічними джерелами, вона передає ідею 
наслідування людиною неба й землі як вищих зразків і, відпо-
відно, ідею гармонізації людиною зв’язків між цими стихіями 
[1; 9-13].

Отже, за Конфуцієм, гуманній людині властиві, принай-
мні, такі чесноти: щирість, відкритість, толерантність, без-
пристрасність, моральність, синівський обов’язок, повага до 



109

старших, колективізм, обов’язок перед спільнотою, якій вона 
належить. Наприклад, саме ці чесноти є необхідною умовою 
для отримання правителем мандату Неба на управління, тобто 
набуття ним статусу цзюньцзи. 

Таким чином, наслідуючи ідеали неба й землі, людина сама 
стає зразком для її оточення. 

Ідея ідеограми 義 (обов’язок, принцип).
Ідея цієї ідеограми випливає зі значень складових іде-

ограм. За «Шовенєм», ідеограма 我 означає 我之从戈, 
是表示取戈自握持的意思、因有自義 (зброя (戈), яку тримає (握持) 
людини як засіб само (自) збереження), з чого випливає зна-
чення: сам (自) як такий. 

Ідея складової ідеограми 羊 (овен). За «Шовенєм»: 1) 孔子曰: «
牛羊之字、以形举（舉）也» (Конфуцій казав: «ідеограми бика та 
овена є символами ритуалу жертвопринесення (舉)); 2) 孔子説: 
«牛羊之字, 用形象来表示» (Конфуцій вважав за можливе вико-
ристовувати ці ідеограми для передачі ідеї щиросердного по-
водження (来表) перед (示) вівтарем духів неба й землі як най-
вищий рівень прояву (羊) щиро-особистого.

Отже, природність (як ознака чистої свідомості) людини і, від-
повідно, її щиросердне поводження (як чеснота) набуваються че-
рез становлення на дао-шлях самовдосконалення. Власне, з цьо-
го випливають такі значення аналізованої ідеограми, як «прин-
цип», «обов’язок», які слід розуміти як декларування «Я» – як та-
кого, природного, істинного, глибоко суб’єктивного, особистого.

З вище наведеного випливає така ідея ідеограми 義: ви-
щий рівень прояву (羊) природно-особистого (我), як ознаки 
свідомого становлення людини на дао-шлях розкриття осо-
бистої природи (таланту), спрямованого на користь оточення. 
В цьому, за Конфуцієм, полягає її принциповість і моральний 
обов’язок перед оточенням [5]. 

Правила лі (禮)
За «Шовенєм», ідеограма 禮передає такі ідеї: 
1) 禮 (礼 ~ 礼): 履也。(праведний життєвий путь людини);
 2) 所 以 事 神 致 福 也。(за путь (履) праведний (事) Небо (神) 

посилає (致) благодать(福); ритуали жертвопринесення (豊) на 
вівтар шанування сил небесних (示));



110

3) проф. Уеда [с. 1675], посилаючись на Шовень, подає таке 
визначення даної ідеограми: 天より垂れた示現の気。(Послання 
небом (天 ~ 示) життєтворної енергії (気). 

Правдивість сінь (信  – слово (言) шляхетної (君子) люди-
ни (イ)) Конфуцій відокремлює від інших категорій. Сінь набуло 
більш політичного змісту, і саме її ідею він проводить крізь усе 
своє вчення, спрямоване на державотворення. Головним ар-
гументом Конфуція щодо гуманності людини є її моральність. 
Трактуючи гуманність як здатність розумітись у людях і управ-
ляти ними, Конфуцій пов’язує прояв цієї чесноти у соціальній 
ієрархії з устроєм держави. Тлумачачи гуманність як вищу істи-
ну, він асоціює її з суспільною свідомості нації, і через це надає 
ще більшого значення управлінню державою, спонукаючи лю-
дей до того, щоб кожен займав своє місце в соціальній ієрархії і 
виконував свій обов’язок у суворій відповідності до етикету як 
того, що віддзеркалює рівень моральності людських вчинків.

Синівський обов’язок 孝 (сяо)
Ідея ідеограми 孝: 善事父母。(добродійність (善事) по відно-

шенню до батьків (父母)). Верхній елемент ідеограми孝 – спро-
щення ідеограми 老 (літня людина); елемент子 (дитина, син). 
Вище подана ідея ідеограми 孝 випливає з її графічної форми 
(«син – опора батьків»).

Піклування про людей похилого віку, передусім про бать-
ків, є однією з центральних ідей вчення Конфуція про побудову 
гармонійного суспільства. Він розробляє й закликає дотриму-
ватись принципу сяо (孝), що є засадничим у встановленні пра-
вил між людських взаємин. Синівська повага до батьків  – це 
корінь конфуціянської гуманності. Виконання прижиттєвих 
побажань батьків, неухильне наслідування його шляху протя-
гом усього життя має встановлювати міцний зв’язок між поко-
ліннями, зв’язок із традиціями своєї сім’ї, а через неї – з куль-
турними основами всього китайського народу [5]. 

Наголошуючи на такій чесноті як даоде-моральність (道徳), 
Конфуцій надає людині можливість самій визначати, що до-
бре, а що ні. Він казав: «Людина не повинна сумувати, якщо не 
має високого поста, вона повинна сумувати лише за тим, що не 



111

стійка в моралі». Набуття ж людиною моральності, за Конфуці-
єм, пов’язано з одночасним набуттям нею таких чеснот, як духо-
вність (精神), благодійність (恩), щирість (忠) тощо, котрі разом 
з моральністю являються головним складовими гуманності, а 
все в сукупності (як зазначено вище) є чинниками гармонізації 
(調和) суспільства, яке складається з індивідів – носіїв цих чес-
нот. Розглянемо головні ознаки обраних чеснот крізь призму 
етимологій ідеограм, котрими вони (чесноти) передаються.

Духовність (精神)
Ідея ідеограми 精, за «Шовенєм»: 擇米也。 (відбірний рис 

(природна чистота (靑) зерна злаку, зокрема рису (米)).
Ідея ідеограми青~靑, за «Шовенєм»:
1) 東方色也。(зелений колір (靑) весняного дерева) – символ 

сходу (東); 
2) 木生火。(дерево породжує вогонь). 从生丹 (вогонь пере-

творюється у кіновар (冃 ~ 丹) – мінерал червоного кольору). 赤, 
南方之色 (червоне – символ півдня). 丹靑之信言必然 (червоність 
мінералу та зелень весняного дерева означають природність 
або природну чистоту).

Ідея ідеограми 神, за «Шовенєм»:
1) 天神引出萬物者也。Божество (神) Неба (天) – творець усього 

сущого (萬物);
2) ネ ~ 示 – вівтар Неба і Землі – символ вшанування боже-

ства (申);
3) 申 (臼 + │) – руки (臼) божества, що єднає (│) небо й землю (工); 
4) божественний дракон (臼), набуваючи стану ян-неба, за-

пліднює інь-землю, посилаючи (│) благодатний дощ;
5) божественна енергія/сила (申) – джерело породження речей;
6) небо (二), уособлене сонцем, місяцем, зорями (示), як сти-

хія, що зумовлює породження речей.
Суть поняття духовність (精伸), що випливає з етимологій 

ідеограм – складових цього поняття, можна сформулювати як 
«природно-чистий внутрішній стан людини», що відповідає, 
передусім, стану свідомості людини, не захаращеної негатива-
ми соціологізації. Отже, йдеться про глибоко духовну та високо 
моральну людину – носія вище розглянутих чеснот і принципів



112

Щирість (忠)
Ідеограма 忠, за «Шовенєм», означає: 

敬也。即尽心竭力、忠誠无私。(глибока повага; щиросердя; не 
власно корисне). Із зазначеного та графічної форми цієї ідео-
грами випливають такі ідеї: 1) серце (心) людини, що стала на 
дао-серединний шлях (中); 2) чисто-щиро-безкомпромісно (中) 
сердечне (心). 

Благодійність/добродійність (恩)
Ідея ідеограми恩: добродійність (恩) від (因) (за покликом) 

щирого серця (心) [6–13].
Отже, як можна бачити, в основу конфуціянської ідеї гармо-

нізації суспільства покладено пошук шляхів досягнення гармонії 
людини й довкілля як у природному, так і суспільному планах. Ре-
алізація цього вельми складного завдання (в Китаї) вже з часів ви-
никнення конфуціянства (як державної ідеології) здійснювалась 
не лише за принципами цього вчення. Сам Конфуцій вважав, що 
ідеальним виконавцем його ідей може бути носій ідей даоського 
вчення, для якого пошук шляху самовдосконалення є способом 
буття, адже для Конфуція дао-шлях, за Лао-цзи (道), асоціювався 
з дао-шляхом Неба (天道). Підтвердженням коректності цього по-
стулату є ідеї, котрі містяться в етимологіях нижченаведених ідео-
грам-носіїв ключових понять конфуціянства.

Ідея ідеограми 宗, за «Шовенєм»: 尊祖 廟也。(вшанування (尊) 
храму предків (祖); так само – храмів: конфуціянських, даоських, 
буддистських (廟)). З поданої ідеї випливають такі значення ідео-
грами 宗: домашній, сімейний (宀) (родовий, племінний, держав-
ний) вівтар вшанування Неба та Землі (示) – символ поклоніння 
божествам, духам Неба й Землі, а також душам померлих предків.

Як можна бачити, ключовими поняттями тут виступають: 
«сім’я», «дім», «рід », «держава», а також «божества», «духи Неба 
та Землі», що вказує на значимість місця й ролі релігії в гар-
монізації китайського суспільства, адже це пов'язано з конфу-
ціянським інститутом державності в особі владної вертикалі 
або ієрархічної системи іе (家), де Небо фігурує як її (системи) 
верховне начало.

Наведена вище етимологія ідеограми 義 – обов’язок/прин-
цип передає ідею довічного обов’язку кожного індивіда перед 



113

суспільством дотримуватись норм, правил поведінки в стосун-
ках з оточенням. Тобто норм, обумовлених морально-етичними 
принципами, передусім, настановами Конфуція стосовно гар-
монізації між людських стосунків у суспільстві й державі.

Зазначимо, що даоська індивідуалістська методологія форму-
вання світогляду людини не завадила Конфуцію та його послідов-
никам звертатись до даоських ідей та практик самовдосконален-
ня людини, Конфуцій вважав за доцільне виховувати державних 
службовців у даоському дусі, на даоських моральних принципах, 
даоській духовності. Адже дао-шлях Неба Конфуція і дао-шлях 
Лао-цзи як універсальні зразки наслідування багато в чому допо-
внюють одне одного. Отже, останнє, на нашу думку, можна вважа-
ти вагомим аргументом на користь даоського вчення як одного з 
найвпливовіших факторів гармонізації китайського суспільства.

Доречним тут буде звернутись до концепції серединного 
шляху (中道), що є основоположною в методологіях даосизму 
(дао-шляху), буддизму (дао-шляху нірвани) та конфуціянства 
(дао-шляху Неба). Щодо дао-шляху в даосизмі, це серединний 
шлях, якого прагне даос у пошуках смислу особистого буття, 
особистої природи через гармонізацію його інь-внутрішнього 
та ян-зовнішнього станів. Наслідування ж серединного шляху 
всіма членами спільноти обертається гармонізацією спільно-
ти. Саме таке представлення вищенаведених даоських чеснот 
людини надає їм рівня соціальної значимості, особливо, коли 
вони беруться до уваги конфуціянськими державотворцями.

Висновки. У результаті проведеного дослідження: 
1) виявлено певний список категорій релігійно філософ-

ських учень Китаю, – носіїв ознак між людських взаємин;
2) за допомогою мовно-культурологічного (етимологічного) 

аналізу ідеограм-носіїв виявлених категорій визначено їх ідеї і, 
відповідно, ознаки гармонії між людських взаємин;

3) з огляду на виявлені ознаки, розкрито суть поняття «гар-
монія між людських взаємин» характерних для консолідовано-
го китайського суспільства; 

4) визначено відповідність (за змістом) поняття. 
Отже, досягнення мети, а саме спроба розкрити смисл кон-

фуціянської категорії «гармонія» (між людських взаємин) 



114

як соціокультурної основи консолідації китайського суспільства, 
здійснювалось через виявленні місця й ролі духовного, світогляд-
них та морально-етичних принципів релігійно-філософських 
учень Китаю, що постали головними чинниками формування 
суспільної свідомості китайців і, відповідно, гармонізації між осо-
бистісних стосунків. В основу методології дослідження покладено 
наше ставлення до аналізованих в роботі базових понять згада-
них учень як до носіїв важливих елементів вень-культури Китаю, 
яка будується під впливом світоглядних та морально-етичних 
принципів цих учень і відповідно, постає головною інтегруючою 
складовою соціокультурного простору цієї країни. 

Мовно-культурну парадигму «духовність – мораль – етика», 
представлено, відповідно, трьома поняттями, що містяться в 
її (парадигмі) назві та постають одними з ключових релігій-
но-філософської тріади Китаю. Певна річ, духовне, моральне 
та етичне мають безпосереднє відношення до світоглядних 
принципів цих учень, що взаємодіють у тісному синкретизмі 
їхніх ідей та принципів.

В основу синкретизму покладено ідею шляху дао як такого, 
що, по-перше, утверджує принципи моралі, за якими форму-
ється й удосконалюється особистість. І, по-друге, даоська ідея 
шляху практично постала своєрідною моделлю/зразком для 
інтерпретації китайцями  – дао-шляху неба Конфуція та дао-
шляху нірвани в китаїзованому буддизмі. На це вказують вище 
наведені результати етимологічного аналізу обраних катего-
рій, за якими стоять згадані конфуціянські морально-етичні 
принципи: обов’язок (義) («чиста свідомість» як запорука дотри-
мання високої принциповості, обов’язковості у стосунках з ін-
шими). Духовність (精神)(природна чистота свідомості високо 
моральної людини). Гуманність (仁) (людини, яка життєдіє за 
законами Неба та Землі, тобто за законами природи). Де-етика 
(徳) (життєвого шляху людини, яка серцем сприймає прихова-
ну сутність усього сущого й не сущого). Щирість (忠) (людини, 
яка стала на серединний шлях). Синівський обов’язок (孝) як 
основа основ сімейного укладу. Благодійність(恩) (прагнення 
людини поширювати поле щирої добродійності).



115

ЛІТЕРАТУРА:
1. Конфуцій. «Лунь юй» (Судження й бесіди). – М.: Оникс, 2004. – 190 с.
2. Большой китайско-русский словарь / Под ред. И. М. Ошанина. – 

М., 1983. –Т. 1–4. 
3. Лань янь. Ханьюй дацзи д’янь (Великий китайський словник іє-

рогліфів). – Китай, Ченду, 1989. 
4. Резаненко В. Понятійно-категоріальний апарат релігійно-філософ-

ських учень Китаю: до проблеми адекватного розуміння // Китайська 
цивілізація: традиції та сучасність. Збірник статей. / відп. ред. Л. В. Мат-
вєєва. – К.: Інститут сходознавства НАН України, 2009. – С. 109–113. 

5. Резаненко В. Элементы семантико-графической системы иеро-
глифической письменности / Володимир Резаненко.  – К.: Київський 
державний ун-т ім. Т. Г. Шевченка, 1988. – 354 с.

6. Резаненко В. Семантические элементы знаков иероглифичес-
кой письменности / Володимир Резаненко. – К.: Київський державний 
ун-т ім. Т. Г. Шевченка, 1989. – 355 с.

7. Сюй Шень. Шовень цзецзи (Етимологічний словник ієроглі-
фів). – Шанхай, 1986. – 867 с. 

8. Уеда М. Сіндайдзітен (Новий великий словник ієрогліфів). – То-
кіо, 1993. – 2775 с. 

9. Кобаясі С. Сінсен канва дзітен (Новий китайсько-японський 
словник ієрогліфів) / С. Кобаясі. – Токіо, 1995. – 1235 с.

ZAIATS M. V.
Borys Grinchenko Kyiv University
HARMONY BETWEEN HUMAN RELATIONS AS SOCIO-CULTURAL 

BASIS OF THE CONSOLIDATION OF SOCIETY IN CHINA
The article is devoted to the search and description of ways of disclosing 

the meaning of the Confucian category of «harmony» (between human 
relationships) as a socio-cultural basis for the consolidation of Chinese society.

Key words: Confucianism, Taoism, Buddhism, spirituality, morality, ethics, 
humanity, tao-de (morality), linguistic-cultural paradigm the etymology of 
ideograms.



116

«ДАО-ДЕ»-КОНЦЕПЦІЯ 
ФОРМУВАННЯ ОСОБИСТОСТІ (人格)

М. В. ЗАЯЦЬ 
Київський університет імені Бориса Грінченка

Мета статті – показати роль концепту дао-де як ідейної основи 
формування особистості конфуціянського типу, особисте «я» якої посі-
дає певне місце на конфуціянській складовій родовід-державного дерева 

Ключові слова: особистість конфуціянського типу, світогляд, мо-
раль, етика, гуманність, дао-де, дао-шлях, конфуціянська вертикаль, 
родовід, правила лі, принцип лі.

Конфуціянство як національний інститут державності в 
Китаї багато століть поспіль відігравало і відіграє досі неаби-
яку роль у формуванні високо моральної людини-особистості 
(人格), що постала, саме, суб’єктом її (державності) розбудови. 
В нашому дослідженні дао-концепція формування особистос-
ті випливає з виявлених та обгрунтованих морально-етичних 
дао-де (道徳) принципів цього вчення як чинників форму-
вання такої особистості. Отже, виходить, що визначення й 
дослідження таких чинників варто розглядати крізь призму 
згаданого поняття дао-де як головної світоглядної та мораль-
но-етичної категорії релігійно-філософських учень Китаю, 
зокрема конфуціянства. 

Передусім визначимось з поняттям «особистість», що пере-
дається словом 人格 (женьге), звернувшись до етимології скла-
дової ідеограми 格 (ге). 

Ідея ідеограми 格 – за «Шовенєм»: 異 (异) 辞也。 (особиста думка); 
者, 有行而止之、不祖听(聼) 也。 (кожен має спиратись на осо-

бисті життєві орієнтири, прислуховуватись до свого сперця). 
Зі значень елементів ідеограми 格 (木+各) випливає, що ко-

жен (各) апелює до такого природного зразку, як дерево (木), і 
через це визначає своє (природне) місце на вертикалі суспіль-



117

но-ієрархічного дерева (конф.). Відповідно, з цього виплива-
ють значення даної ідеограми за І. Ошаніним: 

– стандарт, норма, міра, зразок; зразковість; 
– класифікація; визначеність; константність; 
– добропорядність, моральність, достоїнства;
– розряд, ранг, ценз;
– особиста позиція; 
– характер (за природою).
Отже, подане вище корелює з образом особистості, голов-

ною ознакою якої є настанова Конфуція: «Головним критерієм 
становлення людини на дао-шлях розкриття особистого при-
родного потенціалу (道) має бути прагнення посісти своє (при-
родне) місце в суспільстві». Саме тому звернемось до визначен-
ня вище наведеного поняття дао-де-шлях (道徳). 

Ідея ідеограми 道 (дао-шлях людини)
За «Шовенєм» [c.75, 165], ідеограму 道 (дао) презентовано та-

кими конотаціями:
– 所行道也。 (поміркований (行) життєвий шлях (道) [людини]);
– 一 達 謂 之 道 («шлях» до розуміння (суті) «усеєдиного» (дао); 
– 道理 (становлення на природний (理) дао-шлях через на-

слідування принципу лі); 
– 行所達 (поміркований шлях за для досягнення мети (達) 

(через упорядкування (行) речей) (пор. 五行(wuxing) (стани 
(«шлях») 5-ти першоелементів природи);

– 自邍 (шлях пізнання джерела особистої природи);
– 徒晧切 (життєвий шлях навчання й просвітлення);
 – 道 衜 (поміркований шлях за для пізнання природи речей (行)).
З вище наведеного випливає така ідея, що її передає ідео-

грама 道: 
Дао-шлях – це восьмирічний – ян-упорядкований (彳), пра-

вильний (止) шлях людини (イ~人) до вищого (丷 ~ ハ) рівня (—) 
визначення суті особистої природи (自). 

Через ужиту тут конфуціянську категорію «правильний (止 
~ 正) дао-життєвий шлях людини» ідеограма 道 (дао) набуває 
значень: «мораль», «моральный» тощо. А вище згадана кате-
горія дао-де (道憄) означає «морально-етичне», адже ідеограма 
憄 (за «Шовенєм») передає ідею життєвого шляху людини (彳), 



118

яка прагне набути стану розуміння суті речей (直) серцем (心), 
що, власне, є основою становлення її на дао-шлях. 

Таким чином, з огляду на вище подане, нами було встанов-
лено морально-етичні принципи, за якими людина, набуваючи 
стану де, стає на дао-шлях розкриття суті особистої природи, 
джерел природного потенціалу, який спрямовує на користь 
свого оточення, чим проявляє себе як високо моральна осо-
бистість До списку таких категорій потрапили: 

жень-гуманність (仁), вень-культура (文), принцип-
обов’язок (義), правила етики лі (禮), принцип лі (理), духовність 
(精神),шляхетність (君), особисте (自己), особистість (人格).

Отже, звернемось до етимології ідеограми жень-
гуманність (仁). За «Шовенєм», вона передає ідею: 
仁人能 够 兼 爱, 故 字形从二, 二 為 天 地, 表 示天 地間万物, що озна-
чає: добродійність (爱) людини (人), здатної (能) об’єднувати 
(够 兼) все суще (万物) в просторі між небом і землею (天地) як 
абсолютними зразками. Як можна бачити, ідеограма 仁 (жень) 
передає ідею наслідування людиною неба й землі як вищих 
зразків і, відповідно, ідею гармонізації людиною зв’язків між 
небом та землею. Таким чином, наслідуючи небо й землю, лю-
дина сама стає зразком для її оточення, в чому, власне, за Кон-
фуцієм, полягає суть гуманності жень. Як можна бачити, за гу-
манністю, стоять кращі моральні цінності та норми поведінки 
людини. Носієм таких цінностей, що об’єднуються поняттям 
жень, міг бути не будь-хто, а лише шляхетна людина цзюньцзи (
君). Проте цього ще недостатньо. Істинно шляхетна людина по-
винна володіти ще й вень-культурою (文). 

Вень-культура (за етимологією ідеограми 文) подається як:
– упорядкування в свідомості людини (人) інь-ян «хаосу» (乂) речей;
– опанування нею інь-ян-культури (文) речей;
– опанування інь-ян-культури (文)) ідеограм ієрогліфічного 

тексту; 
– становлення людини на дао-шлях (人道) розкриття суті 

особистої дао-природи і, відповідно, суті дао-природи речей.
З цього випливає визначення вень-культури як відображен-

ня в свідомості людини духовного, світогляду та морально-етич-
них принципів, що походять від даоського та конфуціянського 



119

культів дао-природи (乂). Таким чином, вень-культура дао-шля-
ху людини характеризує стан її свідомості, що формується під 
впливом світоглядних та морально-етичних принципів релігій-
но-філософських учень Китаю, тобто показує ступінь чистоти 
(精) свідомості, не захаращеності її негативами соціологізації.

У процесі набуття вище згаданих чеснот певне місце посідає 
конфуціянська категорія обов’язок (義), 

Ідея ідеограми 義 «Шовень» [c. 1187]: прагнення людини ста-
ти на дао-шлях само (我) вдосконалення (羊), як актуалізація 
особистого «я» людини (我).

Ідея ідеограми 我 «Шовень» [c. 1187]
我之从戈, 是表示取戈自握 持的意思、因有自義 (зброя (戈), яку 

утримують (握 持) як засіб самовизначення (自), з чого випливають 
значення ідеограми 我: я, сам, самостійно, моє особисте тощо). 

Ідея ідеограми 羊 (символ овена) 
孔子曰: «牛羊之字、以形举（舉）也» (Конфуцій казав: «ідеогра-

ми бика та овена є символами ритуалу жертвопринесення (舉)).
孔子説: «牛羊之字, 用形象来表示» (Конфуцій вважав за можли-

ве використовувати ці ідеограми для передачі ідеї щиросерд-
ного поводження (来表) перед (示) вівтарем духів неба й землі). 

Отже, ідея самості, за ідеограмою 義 передається елементом 
我, а ідея досконалості – елементом 羊. Остання, за семантико-
графічною структурою даоського кола, набуває таких конотацій: 
«рівні (三) розвитку (│) на шляхові прагнення (людини) стану аб-
солюту (八)». Власне, з цього випливають такі значення аналізо-
ваної ідеограми 義, як «принцип», «обов’язок», «суть», «смисл», 
«честь» тощо, які слід розуміти як декларування «Я» – як такого, 
особистого, котрому притаманна чиста свідомість, чисті, щирі 
наміри у стосунках з іншими, таким чином, ідеограма 義 передає 
ідею найвищого рівня прояву (羊) особисто-суб’єктивного (我) 
з позицій «чистої свідомості» як запоруки дотримання високих 
принципів та обов’язку не лише перед оточенням, а й перед по-
мерлими предками, передусім батьками. За Конфуцієм, синів-
ська шанобливість – це повага не лише до живих батьків, а й до 
померлих через відправлення ритуалів жертвопринесення їх 
душам, а надалі – духам, що уособлюють сили небесні, від яких 



120

залежить доля живущих. Власне, це покладено в основу конфу-
ціянського Канону ритуалів, відомого за назвою «Правила лі». 

Ідея ідеограми 禮 (правила Лі) «Шовень» [c. 2]:
所 以 事 神 致 福 也。 (за путь (履) праведний (事) Небо (神) 

посилає (致) благодать (福); ритуал жертвопринесення (豊) на 
вівтар шанування духів неба й землі (示)), який, за Конфуцієм, 
виконується зі щиро-чистою свідомістю й повагою до помер-
лих предків. Таку чесноту людини пов’язано з конфуціянською 
ідеєю духовності (精神)як божественної (神) чистоти всього пи-
родного (精) і, зокрема, чистоти свідомості людини

Ідея ідеограми 精, за «Шовенєм» (擇米也), означає відбірний 
рис (природна чистота (靑) зерна злаку, зокрема рису (米)) 

Ідея ідеограми 青~靑, за «Шовенєм»: 
1. 東方色也 (зелений колір (靑) весняного дерева), що симво-

лізує схід (東)). 
2. 木生火, 从生丹 (дерево як джерело породження вогню, 

який перетворюється у кіновар (冃 ~ 丹)  – мінерал червоного 
кольору – що символізує південь (赤, 南方之色).

3. Червоність мінералу та зелень весняного дерева є 
символами природності речей, або їх природної чистоти 
(丹靑之信言必然).

Зауважимо, що згадане поняття «природна чистота = природ-
ність» корелює з такими категоріями релігійно-філософських 
учень Китаю, як порожнеча, серединність, дао-стан речей. Носієм 
ідеї такої кореляції є ідеограма 理 (конфуціянський принцип лі). 

Ідеограма 理, за «Шовенєм», передає ідею 治玉也 (упорядку-
вання (збалансування) (治) співвідношення пари (里 (田+土)) інь-
стихії землі (土) та ян-обробленого поля землі (田), з огляду на її 
інь-природу. Суб’єктом такого діяння є людина, на що вказує ідея 
елементу (王) ідеограми 理: гармонізація (十) взаємин між ян-
стихією неба та інь-стихією землі (二) через посередницьку діяль-
ність людини, яка не лише здатна це робити за своєю природою 
(як носій дао), а й як істота, що спроможна її виконувати свідомо. 

Отже, в результаті проведеного дослідження показано роль 
концепту дао-де як ідейної основи формування особистості 
конфуціянського типу, особисте «я» якої посідає певне місце на 
конфуціянській складовій родовід-державного дерева.



121

Методом дослідження й одночасно способом об	 грунтуван-
ня згаданого концепту є застосування мовно-культурологічного 
(етимологічного) аналізу визначених нами понять, за якими сто-
ять морально-етичні принципи як чинники формування особис-
тості конфуціянського типу. Метою і кінцевим результатом аналі-
тичного дослідження постав вихід на конфуціянську категорію 
«принцип лі» (理), за яким стоїть духовна, морально-етична (王) 
та матеріальна (里) складові доктрини розбудови державності. 
Усе вище зазначене, в решті решт, постає ідейною основою роз-
будови соціокультурного простору Китаю, в якому формується 
особистість (人格). Як зазначалось, зі значень елементів цієї ідео-
грами (木+各) випливає, що кожен (各) апелює до такого природ-
ного зразку, як дерево (木), що символізує вертикаль родоводу 
кофуціянського типу. Таким чином, кожен уявляє особисте «я» на 
певному місці (場) цієї вертикалі і, відповідно, усвідомлює себе як 
складову єдиного родовід-державного дерева. 

ЛІТЕРАТУРА
1. Большой китайско-русский словарь / Под ред. И. М. Ошанина. – 

М., 1983. –Т. 1–4. 
2. Лань янь. Ханьюй дацзи д’янь (Великий китайський словник іє-

рогліфів). – Китай, Ченду, 1989. 
3. Резаненко В. Понятійно-категоріальний апарат релігійно-філософ-

ських учень Китаю: до проблеми адекватного розуміння // Китайська ци-
вілізація: традиції та сучасність. Збірник статей. / відп. ред. Л. В. Матвєє-
ва. – К.: Інститут сходознавства НАН України, 2009. – С. 109 – 113. 

4. Резаненко В. Элементы семантико-графической системы
иероглифической письменности / Володимир Резаненко. – К.: Ки-

ївський державний ун-т ім. Т. Г. Шевченка, 1988. – 354 с.
5. Резаненко В. Семантические элементы знаков иероглифичес-

кой письменности / Володимир Резаненко. – К.: Київський державний 
ун-т ім. Т. Г. Шевченка, 1989. – 355 с.

6. Сюй Шень. Шовень цзецзи (Етимологічний словник ієроглі-
фів). – Шанхай, 1986. – 867 с.

 7. Уеда М. Сіндайдзітен (Новий великий словник ієрогліфів). – То-
кіо, 1993. – 2775 с.

8. Кобаясі С. Сінсен канва дзітен (Новий китайсько-японський 
словник ієрогліфів) / С. Кобаясі. – Токіо, 1995. – 1235 с.



122

ZAIATS M. V.
Borys Grinchenko Kyiv University
THE «TAO-DE» CONCEPT OF PERSONALITY FORMATION 

(人格) OF A CONFUСIАN TYPE
The purpose of the article is to show the role of the Taoist concept as the 

ideological basis for the formation of the personality of the Confucian type, 
whose personal «I» occupies a certain place in the confuсiаn of the pedigree 
of the state tree.

Key words: personality of confusion type, worldview, morality, ethics, 
humanism, tao-de, tao-path, confucius vertical, pedigree, rules of ly, principle ly.

РЕЛІГІЙНО-ФІЛОСОФСЬКИЙ АСПЕКТ 
КОНЦЕПТІВ ОСОБИСТІСНОГО (個人性) 

ТА ОСОБИСТОГО (自己) В КИТАЙСЬКІЙ КУЛЬТУРІ

А. О. ЙОЖИКОВА 
Київський університет імені Бориса Грінченка

У статті обгрунтовуються положення автора про особистісне 
(природний потенціал) носія традицій китайської культури, яке про-
являється й актуалізується як особисте соціологізованої особистості 

Ключові слова: особистісне, особисте, особистість, даосизм, буд-
дизм, конфуціянство, дао-шлях, духовність, мораль, етика, світогляд 

Перш ніж приступати до розкриття смислу релігійно-філо-
софського аспекту особистісного (個 人 性) та особистого (自 己) 
в китайській культурі, визначимось з такими поняттями, як 
«особа» та «особистість», за західною культурною традицією. 

Особа чи персона  – це людина, яка має певні здібності або 
атрибути, що становлять індивідуальність, яка, своєю чергою, 
визначається по-різному різними авторами в різних дисциплі-
нах та різними культурами в різні часи і в різних місцях. Напри-



123

клад, у соціальному значенні особа  – це індивід, людина, яка 
виконує певні соціально призначені їй ролі, такі, наприклад, 
як член сім’ї, спадкоємець, належність до певної народності, 
етносу, мовній групі тощо. А особа, з філософської точки, зору 
може розглядатись через призму людського буття (свобода 
прийняття рішень, відповідальність за свої вчинки тощо).

Особистість – розглядається як індивідуальність та суб’єкт 
соціокультурного буття, що розкривається в контекстах со-
ціальних відносин, спілкування і предметної діяльності, як 
соціально зумовлена система психічних якостей індивіда, що 
визначається залученням людини до конкретних суспільних, 
культурних, історичних відносин. Під особистістю розуміють 
також стійку систему соціально значущих рис особи, які харак-
теризують її як члена того чи іншого суспільства або спільноти. 
За поняттям «особистість» стоїть суспільна сутність людини, 
пов’язана із засвоєнням нею досвіду суспільного буття. 

Поняття «особистість» та «особа» не тотожні. Особа – це індивід 
як суб’єкт відносин і свідомої діяльності. Особистість – це соціаль-
ний і психологічний образ людини. Під впливом ідей релігійно-
філософських учень Китаю життєдіяльність людини Далекого 
Сходу спрямовується на дао-шлях саморозкриття й використан-
ня в повсякденні її природного потенціалу, тобто так званого осо-
бистісного (個 人 性), що, с часом проявляється та актуалізується 
як особисте (自 己) соціологізованої особистості (人 格). Людина, 
діючи за морально-етичними принципами, згаданих учень, стає 
на шлях не до Бога (за західною моделлю буття), а до себе, роз-
криваючи при цьому особистісне, природне і на такому шляхові 
удосконалюється як духовно, фізично, так і морально-етично.

Отже, в основу методології дослідження особистого та осо-
бистісного в далекосхідній культурі ми покладаємо мораль-
но-етичні принципи релігійно-філософських учень Китаю як 
чинники розкриття особистісного людини та плекання (ви-
ховання) її особистого, що покладається в основу формування 
особистості – носія цих принципів. 

Незважаючи на те, що вище згадані вчення, а саме – даосизм, 
китаєзований буддизм та конфуціянство суттєво різняться 
за світоглядними та морально-етичними принципами, вони 



124

спрямовані на спільне: вивести людину на шлях саморозкриття 
суті її природи, внутрішнього «я» (особистісного) за чим криються 
природні здібності, талант тощо. Зробимо спробу розкрити смис-
ли цих двох понять через виявлення ідей їх ключових ідеограм. 

Ключовою складовою поняття 個 人 性 (особистісний) є іде-
ограма 性 . За «Шовенем», вона передає такі ідеї: 人 之 昜 気 性 
(природа / основа ян– енергетизму людини), а також додаєть-
ся – 善 者 也 (ця природа є доброю). Інтерпретація японського 
дослідника Кобаясі: 性 は , 生 ま れ な が ら 持 っ て い る 善 の 性 質 
(добра природа (характер) людини від народження). За профе-
сором Уеда, дана ідеограма передає ідею: 人 が 生 ま れ な が 
ら に し て 天 よ り 賦 与 さ れ た 心 神 の 本 体 (духовне начало 
людини від природи (Неба)). Слід зазначити, що всі наведе-
ні значення ідеограми 性 пов’язані з ідеєю, що передаються її 
складовими елементами: духовність або духовне (忄) [людини] 
від народження (生), адже значення ідеограми 忄 ~ 心 («серце») 
асоціюється з такими поняттями, як «дух», «духовне», «духо-
вність», «психіка», «психічне». Отже, особистісне (個 人 性) – це 
закладене в людині (індивіді) (個人) її духовне начало, яке розу-
міється як її природа, натура, характер тощо.

Ідея розкриття людиною суті особистої природи не є одно-
значною, адже за нею розуміється розкриття суті особистої 
природи і, відповідно, суті природи речей, іншими словами, 
осягнення істинного в широкому сенсі цього слова. 

– 自 己 (сам; особистий; особисте)
Ідея ідеограми 自 «Шовень» [c. 136] (ніс людини) : 今 俗 以 作 始 

生 子為鼻子是。(як відомо, через ніс виявляються перші ознаки 
життєздатності (始生) («самості») новонародженого).

З цього випливають значення: «сам», «самостійне», «са-
мість», «особисте» тощо. 

Ідея ідеограми 己 «Шовень» [c. 1383]: 1) 象萬物 避 藏 詘之形
也。(символ [інь-ян] упорядкування (避 藏 詘) речей/явищ (萬
物); 2) 按照五行学説 (учення про [інь-ян] упорядкування п’яти 
першоелементів природи).

 З цього випливають два блоки значень:
– керувати, управляти; упорядковувати; діяти за правилами, 

нормами, принципами тощо;



125

– сам, собі, самочинно, самостійно; себе тощо, асоційовані з 
ідеєю інь-ян природності (самості, неопосередкованості; само-
стійності тощо).

За Уеда, с. 723:
Піктографічна форма ідеограми 己  – це зображення двох 

поздовжніх та трьох поперечних ниток на рамі ткацького вер-
стата. Ідея ідеограми 己 полягає в упорядкуванні циклів інь-ян 
взаємин (природний, ідеальний стан речей, явищ, зокрема лю-
дини), тобто «упорядкування хаосу п’яти першоелементів при-
роди». Отже, ієрогліф 己, постаючи символом природної «само-
сті» людини, набуває таких значень:

– сам як такий, особисте, самостійне, свій, власне тощо;
– порядок, само впорядкування, самоуправління, самодос-

татність тощо;
– упорядкування (за правилами); 
– обмежувати особисті бажання (самовиховання).
Таким чином, застосування етимологічного аналізу до ідеограм – 

складових досліджуваного терміну 自 己 уможливило його адекват-
не розуміння за таким смисловим значенням, як «особисте».

Таким чином, за допомогою етимологічного аналізу понять 
особистісне та особисте було виявлено лише формальні ознаки 
особистих якостей, достоїнств та інших позитивів людини-носія 
традицій китайської культури. Як згадувалось вище, практичне 
набуття таких позитивів вимагає наслідування людиною певних 
світоглядних та морально-етичних принципів релігійно-філософ-
ських учень як традиційних чинників формування особистості. 

Зауважимо, що даоське вчення пропонує це робити: 
1) шляхом добродійності, що сприяє сприйняттю серцем 

суті речей (徳); 
2) сприймаючи речі не опосередковано (直), дивитись в інь-

корінь речей (∟); 
3) через набуття духовності (精) за для збереження природ-

ної чистоти свідомості; 
4) через неупереджене (忠) ставлення до речей/явищ, оці-

нюючи їх лише через їх внутрішньо-суттєве (серединне); 
5) дотримуючись «золотої середини» (中), тобто оцінювати 

речі неупереджено (з позиції «золотої середини») ; 



126

6) через поміркованість (行) (прийняття рішень з огляду на 
минулий досвід); 

7) через істинне (природне) «я» (吾), як таке, що уособлює 
все суще (五); 

8) через дотримання принципу природності (理), що, за Кон-
фуцієм, як ніщо інше, сприяє гармонізації між людських вза-
ємин як сімейної ієрархії так і владної вертикалі. 

У китаєзованому буддизмі розкриття людиною особистіс-
ного здійснюється через засвоєння й дотримання восьми на-
станов Будди, за якими людина повинна поводитись правиль-
но (正), з огляду на ідеї, що їх передає ця ідеограма.

正 «Шовень» [c. 150]: в основу смислу цієї ідеограми покла-
дено ідею її елемента 止, що подано таким реченням: 以止、一
示意、一 為貫通天地人之道、以之限止人的言行、就是正。(суть ідеї 
ідеограми 正 передано елементом 止 (помірковані життєві рухи 
(дії) людини) та верхньою горизонталлю (一), яка означає те, 
що «проходить» через небо, землю, людину і постає її дао-шля-
хом (道), тобто визначає (限止) її життєву путь (行). Це, власне, 
покладено в основу поняття «правильне», за чим розуміється 
«дао-правильний» (正) шлях людини. В основу визначення лю-
диною цього шляху покладено ідею ідеограми是 (сонце (日)  – 
зразок наслідування (止)) та ідею ідеограми 直 (правильно (正) 
дивитись (目) і сприймати приховану (∟) інь-ян суть (十) речей). 

1) правильно (正) думати (思) (обмірковувати, відчуте серцем (思)); 
2) мати правильні (正) думки (念) (постійно прямувати (フ) за 

велінням серця (心) та за ідеальним зразком (∆)
3) правильно (正) дивитись на речі (見) (дивитись (目) в інь-

суть речей (乚)); 
4) правильно (正) ставитись до справ (業); 
5) набувати духовності (精) правильним шляхом (正); 
6) правильно (正) висловлюватись (言); 
7) приймати правильні (正) рішення (定) (від яких залежить 

порядок (正) як в сімї (宀) так і в сімї-державі (宀)); 
8) правильно (正) реагувати на долю (божественний проми-

сел) (命).
У конфуціянстві особистісне людини розкривається через: 



127

1) дотримання законів Неба та Землі (正) (через посеред-
ницьку місію людини як суб’єкта гармонізації взаємин між 
цими стихіями (конф.)); 

2) неопосередковане сприйняття (直) прихованої суті (∟) ре-
чей/явищ, зокрема суті особистої природи (конф.); 

3) щиро-добродійні діяння (恩), спираючись (因) на поклик 
серця (心); 

4) принципові й неупереджені дії (義); 
5) дотримання принципу золотої середини (中) – основи та-

ких чеснот людини, як неупередженість, безпристрасність, ви-
важеність думок та дій; 

6) дотримання принципу лі (理), за яким стоїть така ознака 
шляхетної людини, як здатність до гармонізації між людських 
взаємин через дотримання принципу природності; 

7) виконання синівського обов’язку (孝) як основи устоїв 
сім’ї і держави; 

8) дотримання правил ритуалу лі (禮), як ідейної основи збе-
реження традицій вшанування предків і духовних цінностей 
китайської минувшини.

Через ці принципи релігійно-філософських учень Китаю, а 
також через набуті (через них) чесноти людини-носія традицій 
далекосхідної культури, що будується на цих принципах, лю-
дина стає на дао-шлях духовного і фізичного вдосконалення, 
мета якого за даосизмом – фізичне й духовне безсмертя, за буд-
дизмом  – духовне безсмертя, за Конфуцієм  – перетворення у 
високоморальну (гуманну) людину жень (仁). 

Висновки. Під впливом ідей релігійно-філософських учень 
Китаю життєдіяльність людини спрямовується на дао-шлях 
саморозкриття й використання в повсякденні її природного 
потенціалу, тобто так званого особистісного (個 人 性). З часом 
особистісне актуалізується як особисте (自 己), що постає осно-
вою формування соціологізованої особистості (人 格). Таким 
чином, людина, діючи за морально-етичними принципами, 
згаданих учень, стає на шлях не до Бога (західна модель буття), 
а до себе, розкриваючи при цьому особистісне, за яким стоїть її 
духовне начало, а саме її природа, натура, характер тощо. 

 



128

ЛІТЕРАТУРА
1. Резаненко В. Ф. Особисте та особистісне в методології китаєз-

навчих та японознавчих досліджень // Актуальні питання сходознав-
ства, славістики, україністики (Пам’яті О.Пріцака) / Відповід. Ред. Лу-
чик В. – К.: НаУКМА, 2010.

2. Резаненко В. Ф. До проблеми семантики циклічних знаків даось-
кого кола // Матеріали І Всеукраїнської науково-практичної сходо-
знавчої конференції. – К., 1998. – С. 93-97. 

3. Резаненко В. Ф. До проблеми семантико-графічної структури 
ієрогліфічних символів п’яти стихій китайської космогонії («усін») // 
Матеріали І Українського симпозіуму з мовознавства і літератур країн 
Азійсько– Тихоокеанського регіону. – К., 1999. – С. 27-31.

4. Резаненко В. Ф. Элементы семантико-графической системы ие-
роглифической письменности. – Киев, 1988. – 354 с.

5. Резаненко В. Ф. Семантические элементы знаков иероглифичес-
кой письменности. – Киев, 1989. – 355 с.

6. Большой китайско-русский словарь / под ред. И. М. Ошанина. 
М., 1983, Т.1-4.

7. Сюй шень. Шовень цзецзи (Етимологічний словник ієрогліфів). 
Шанхай, 1986. – 867 с.

8. Кобаяси С. Сінсен канва дзітен (Новий китайсько-японський 
словник ієрогліфів). Токіо, 1995. – 1235 с.

9. Уеда М. Сіндайдзітен (Новий великий словник ієрогліфів). – То-
кіо, 1993. – 2775 с.

ВЕНЬ-КУЛЬТУРА ОСОБИСТОСТІ 
ЗА КОНФУЦІЯНСЬКОЮ МОРАЛЛЮ ТА ЕТИКОЮ

В. Ф. РЕЗАНЕНКО, М. В. ЗАЯЦЬ 
Київський університет імені Бориса Грінченка

Статтю присвячено виявленню особливостей формування вень-
культури особистості конфуціянського типу за конфуціянськими сві-
тоглядними та морально-етичними принципами. 



129

Ключові слова: конфуціянство, світогляд, мораль, етика, гуман-
ність, дао-де, мовно-культурна парадигма, етимологія ідеограм, 
культ неба, дао неба 

Конфуціянство як одне з релігійно-філософських учень 
світу Китаю справило помітний вплив на культури таких дале-
косхідних країн, як Японія, Корея, В’єтнам та інші. Це вчення 
не є релігією в повному розумінні цього поняття через те, що 
не має цілісної містично-метафізичної системи. Засадничими 
принципами релігійності вчення є культ Неба (天), за яким сто-
ять сили природи, через що воно постає предметом не стіль-
ки поклоніння, скільки вшанування та наслідування. В цьому, 
власне, полягає головна мета вчення Конфуція, методологіч-
ною засадою якого є моралізація людського буття, спрямовані 
на розбудову громадського суспільства конфуціянського типу. 

Особливістю такого суспільства є розгалужена система його 
адміністрування, яка сприяє гармонізації взаємин між її (сис-
теми) складовими (громадами, кланами, сім’ями) через такі 
державотворчі інститути, як конфуціянська владна вертикаль 
та даосько-буддистська суспільна горизонталь. 

Раціональна за своєю суттю кофуціянська система базується 
на своєрідній світоглядній інь-ян-дихотомії, що сформувалася 
задовго до Конфуція і постала засадничою для всієї китайської 
культури. Визначальним прикладом в цьому плані може бути 
поділ простору Піднебесної на ян-неба та інь-землі. Небо (пер-
ший рівень простору) у цій дворівневій структурі, згідно з китай-
ською протофілософією, неперсоніфіковане, постає іпостассю 
порожнечі дао, абсолюту, моделлю наслідування вищого поряд-
ку. Поряд з тим, виявляють себе також і чіткі ознаки древнього 
культу Неба – Воно (у Конфуція) вважається носієм де (徳)-буття 
досконало мудрої людини, здатної через наслідування Неба ста-
ти на дао-шлях (道) набуття вищого рівня самовираження (自己) 
суті особистої природи, її потенціалу, таланту тощо. 

Другий рівень (ноосфера – людське середовище) світогляд-
ної системи не є цілковитим протиставленням першому. Воно 
як і Небо підпорядковано моральним законам, «володіє» де, і, 
відповідно, йде дао-шляхом. Але це – в ідеалі. Насправді ж воно 



130

постійно прагне моральної досконалості, пізнання «правиль-
ного шляху». Взірцем для такого прагнення виступає Небо (天), 
що безпосередніми проявами своєї «діяльності» вказує людині 
на досконалий образ морального. Так відбувається дуже спе-
цифічна кореляція між двома рівнями світобудови, які для ки-
тайця не можуть мислитись окремо один від одного. 

Своєрідним медіатором у згаданій кореляції є постать імпе-
ратора (王) – сина Неба (天子). Відповідно до свого статусу, він 
був зобов’язаний дотримуватись «дао-шляху» (道), тобто по-
вністю відповідати моральному ідеалу. Володіння ним тими ж 
чеснотами, що і Небо, повинно було забезпечувати гармонію 
світобудови на всіх її рівнях (三). Більше того, саме наявність 
цих чеснот у володаря Піднебесної була фактором легітимі-
зації його соціального стану. Якщо імператор володів де і дао, 
його влада була найбільш адекватною та ефективною, а отже, 
і цілком законною. Проте основою держави, за Конфуцієм, є 
суспільство, суб’єктом розбудови котрого як і будь яких соці-
альних систем (конфуціянських зокрема) є пересічна людина. 
Але держава, як така та її еліта є відповідальними за створення 
умов і можливостей розкриття людиною особистого природ-
ного потенціалу і спрямування його на розбудову держави. На 
нашу думку, власне, саме таке завдання стояло перед конфуці-
янським вченням та його інститутами формування особистос-
ті конфуціянського типу. В основу методології реалізації такого 
завдання конфуціянством було покладено як традиційні поло-
ження китайської вень-культури так і конфуціянські новації, 
доповнені ідеями інших релігійно-філософських шкіл Китаю. 

Власне з огляду на зазначене нами обрано тему даного дослі-
дження, визначені його завдання, обрано метод їх розв’язання. 

 Отже, вчення Конфуція постало своєрідним інститутом 
розробки й вкорінення ідейних (морально-етичних) принци-
пів-регуляторів діяльності бюрократичних структур держави. 
Конфуціянську концепцію особистої і, відповідно, загальної 
де-добродійності (徳), що має реалізуватись через повагу до 
всього суспільного, гідність та відчуття приналежності до ки-
тайської спільноти, покладено в основу розбудови своєрідних 
та дієвих механізмів функціонування та розвитку китайського 



131

суспільства. Моральні принципи конфуціянської етиці, акту-
алізувалися через ритуали. Ритуали, своєю чергою, зберігали 
сталість розвитку та запобігали відхиленню від цих принципів. 
Тому конфуціанство не перетворилося ані на певну релігію, ані 
на виключно політичну ідеологію. 

Варто зауважити, що в основу життєдіяльності конфуціян-
ських ідей покладено саме даоські світоглядні ідеї, зокрема 
ідею дао-абсолюту (за конф., дао-неба (天道)) і, відповідно, ідею 
природного дао-шляху самовдосконалення людини (人道) (за 
конф., життєвий шлях формування особистості （人格） кон-
фуціянського типу). Зауважимо, що злиття (синкретизм) трьох 
релігійно-філософських учень Китаю відбувалося вже на рівні 
формування особистого (自己) людини в трьох його проявах-
ознаках, а саме: особисте, за даосизмом (прагнення людини 
стану духовного та фізичного безсмертя), за буддизмом – стану 
духовного безсмертя, за конфуціянством – стану мудрої люди-
ни достойної бути зразком для оточення. 

Власне з огляду на зазначене нами обрано тему даного дослі-
дження, визначені його завдання, обрано метод їх розв’язання. 

Звернемося до етимології ідеограми 道 (дао-життєвий шлях 
людини)– носія найголовнішої категорії релігійно-філософ-
ських учень Китаю. 

Ідея ідеограми 道 
– 所行道也。 поміркований (серединний) (行) «шлях» (道) [ре-

чей, людей];
– 達 謂 之 道 – «шлях» людини до розуміння (суті) «все єдиного»; 
– 道理  – лі-природний (理) «шлях» людини (її дао-шлях, за 

принципом лі (理)); 
– 行所達 – досягнення мети (達) через поміркований (серед-

инний) шлях упорядкування (行) речей (пор. 五行(wuxing) (ста-
ни («шлях») 5-ти першоелементів природи) [1; 9-11].

З вище наведеного випливає така ідея, що її передає ідео-
грама 道: 

Дао-шлях людини (восьмирічний шлях) 人 道 (辵(彳+
止)+(首))  – ян-упорядкований (彳), правильний (止) шлях лю-
дини (イ~人) до вищого (丷 ~ ハ) рівня (—) визначення суті 



132

особистої природи (自). Тобто, йдеться про так званий восьми-
річний (八~ (丷), правильний (正) шлях (道) як серединний 

(中 道), на якому людина осягає суть особистої дао-природи 
(自) [1; 9-11].

Через епітет «правильний» (止 ~ 正) дао-життєвий шлях лю-
дини ідеограма 道 набуває значень: «мораль», «моральний». 
А сполучення ідеограми 道 (дао) та ідеограми 憄 (де) (道憄) озна-
чає «морально-етичне», адже ідеограма 憄 передає ідею життє-
вого шляху людини (彳), яка здатна правильно (十) дивитись (目) 
на речі й сприймати (розуміти) їх інь-суть (∟) серцем (心) [1; 9-11]. 

Говорячи про дао-мораль та де-етику, ми повертаємося у 
традиційне минуле історії Китаю. І розуміємо, що в минулому 
для становлення людини на дао-шлях та опанування нею де-
етики треба було, передусім, жити за даоськими та конфуціян-
ськими морально-етичними принципами.

Зауважимо, що конфуціянські налаштовані уряди Китаю 
використовували даоські та буддистські ідеї для впровадження 
принципів конфуціянства, спрямовані на об’єднання громад в 
єдину державну структуру. Державно– бюрократичний апарат 
прагнув єднання принципів конфуціянської владної вертикалі 
з ідеями даосько-буддистської суспільної горизонталі, вимага-
ючи від перших та других поваги до держави через суворе до-
тримування конфуціянських принципів. 

ОСНОВНІ ПРИНЦИПИ КОНФУЦІЯНСЬКОЇ ЕТИКИ 
Конфуціянство є цілісною філософською системою, що 

здатна забезпечувати гармонійний розвиток суспільства. Ети-
ка конфуціянського вчення ґрунтується на принципах гуман-
ності та ієрархічності суспільства. Головним принципом вчен-
ня Конфуція є доброчесність, яка є гарантом стабільності й мо-
гутності держави. 

За часів Конфуція у Китаї відбувався процес впровадження 
принципів державної влади в громадське середовище, підпо-
рядкування общинників державній владі, налагодження ефек-
тивної комунікації між громадами зі зменшенням ролі такого 
традиційного центру впливу, як аристократія. За Конфуцієм, 
ідеальне суспільство має будуватись на традиційних (стародав-



133

ніх), а, можливо, й вже забутих засадах і цінностях китайської 
громади. Основою поведінки має бути доброчесність конфу-
ціянської гуманної людини жень (仁), про що детальніше буде 
йтись нижче.

Ідеограма 仁(жень) складається з двох частин: лівої (イ)  – 
«жень-людина» і правої (ニ) – «Небо і Земля». Отже, ідеограма 
仁 передає ідею наслідування людиною неба й землі як вищих 
зразків і, відповідно, ідею гармонізації людиною зв’язків між 
небом та землею [ 1; 9-11]. Наслідуючи небо й землю, людина 
сама стає зразком для її оточення. 

Гуманність жень, за Конфуцієм, – це найкращі моральні цін-
ності та норми поведінки людини. Носієм таких моральних цін-
ностей, що об’єднуються поняттям жень, міг бути не будь-хто, 
а лише шляхетна людина цзюньцзи (君). Проте цього ще було 
недостатньо. Істинно шляхетна людина повинна володіти ще й 
вень-культурою (文). 

Вень-культура (за ідеограмою 文): відображення в свідомос-
ті людини духовного, світогляду та морально-етичних принци-
пів, що походять від даоського та конфуціянського культів дао-
природи. За «Шовенєм», ідеограма 文 (вень) передає ідею (錯書) 
«хаотичного» (乂) нашарування (昔) на металі (金) візерунків (書) 
іржі як прояв його природних властивостей. Розкриття смислів 
таких візерунків подається як упорядкування (∆) «хаосу» (乂) інь-
стихії металу (金)) і, відповідно, як упорядкування (∆) хаосу речей 
у свідомості людини, тобто наближення її до джерел(а) (丷 ~ ハ) 
істини (див. складові ідеогра-
ми 金). За проф. В. Резаненком, 
моделлю такого упорядкуван-
ня хаосу є структура даосько-
го кола (ДК) з його: 

а) центро-горизонталь-
ною розгорткою інь-ян-
взаємин, орієнтованою за на-
прямом схід (ян) – захід (інь) (
東―西) і позначеною ідеогра-
мами дерево (ян), метал (інь) 
(木一金) (рис. 1); Рис.1 



134

б) центро-вертикальною розгорткою інь-ян-взаємин, орієн-
тованою за напрямом південь (ян) – північ (інь) (南―北) і позна-
ченою ідеограмами вогонь (ян), вода (інь) (火一水) (рис. 1) [9]. 

З наведеного випливають такі ідеї, що їх передає ідеограма 文: 
1) 文 ~ (亠 ~ 人) + (乂) – ідея дао-природи (乂) людини (人);
2) упорядкування в свідомості людини (人) інь-ян-«хаосу» (

乂) речей;
3) опанування нею інь-ян-культури (文) речей;
4) опанування інь-ян-культури (文)) ідеограм ієрогліфічного 

тексту (文字); 
5) становлення людини на дао-шлях (人道) розкриття суті 

особистої дао-природи і, відповідно, суті дао-природи речей [11].
Отже, вище зазначені ідеї ідеограми 文 є основними скла-

довими вень-культури. Таким чином, вень-культура дао-шляху 
людини характеризує (визначає, відбиває) стан її свідомості, 
що формується під впливом світоглядних та морально-етич-
них принципів релігійно-філософських учень Китаю, тобто по-
казує ступінь чистоти (精) свідомості, не захаращеності негати-
вами соціологізації.

Одним з основних критеріїв, що вирізняє конфуціянську 
шляхетну людину цзюньцзи (君子) є принцип хе (和), суть яко-
го випливає з етимології даної ідеограми (禾  – рослина (木) з 
колосом (丿) + (口 – рот, звук, голос, слово, мовлення), за чим 
стоїть ідея суголосних (口) взаємин людей-однодумців, що упо-
дібнюються природній злагоді між зернами колоса, або між 
зернинами плоду (禾) [1; 9-11]. Шляхетна людина, яка засвоїла 
принцип хе, у взаєминах з іншими діє, виходячи з визнання за 
протилежною (не «я») стороною права на особисту думку. Од-
нією з найважливіших моральних чеснот шляхетної людини 
є де (徳), стану якого вона набуває завдяки цілеспрямованому 
й наполегливому навчанню та самовдосконаленню. Отже, де – 
це внутрішній стан етично досконалої особистості, за змістом 
близький до стану вищезгаданої гуманної жень людини (仁).

Конфуцій звертає увагу на те, що людина повинна постійно 
самовдосконалюватись через духовне очищення. Не кожний, 
хто прагне цього шляху, здатний набути гуманності жень, але 
може, переборовши своєкорисливість, стати високо моральною 



135

людиною. За Конфуцієм, становлення на такий шлях має від-
буватись, передусім, через турботу про старших сяо (孝), щире 
ставлення до прийняті в державі ритуалів (етика правила лі 
(禮)); господарювання за природним принципом лі (理); постійне 
набуття знань за принципом чжи (知), передусім знань з історії, 
взірцевих діянь великих правителів стародавнього Китаю. 

Піклування про людей похилого віку, передусім про бать-
ків, є однією з центральних ідей вчення Конфуція про побудову 
гармонійного суспільства. Він розробляє й закликає дотриму-
ватись принципу сяо (孝), що має цементуючу роль у встановле-
них ним правилах поведінки людей. Варто зауважити, що ідео-
грама 孝 передає ідею: син (子) як опора для старшого (老) (бать-
ка) [11]. Синівська повага до батьків – це корінь конфуціянської 
гуманності. Конфуцій вважав, що людина, яка шанує батьків, 
шануватиме й інших людей, передусім  – старших і, певна річ, 
поважатиме державну владу. «Коли батько живий  – спостері-
гай за прагненнями його [сина]; коли батько помер, спостері-
гай за поведінкою його [сина]. Якщо він протягом трьох років 
не зійшов з дао-шляху батька, то його можна назвати таким, 
що виявляє шанобливість. Дао-шлях батька  – не тільки його 
життєвий шлях, але й погляди, поведінка, навіть риси характе-
ру. Виконання прижиттєвих побажань батька, неухильне наслі-
дування його шляху протягом усього життя має встановлювати 
міцний зв’язок між поколіннями, зв’язок із традиціями своєї 
сім’ї, а через неї – з культурними основами всього китайського 
народу. Саме в цьому полягає основне духовне значення сяо [5]. 

Задля посилення морально-етичних принципів синів щодо ша-
нобливості та любові до старших братів, Конфуцій ввів принцип 
гуманності (仁), що є однією з основ його вчення. «Шанобливість 
сина і любов до старших братів – це і є корінь людинолюбства» [5]. 

Усі моральні критерії Конфуцій об’єднав у загальний пове-
дінковий блок під назвою «Правила лі »(礼). Кожен член сус-
пільства має від народження до смерті дотримуватись Правил. 
Саме завдяки правилам лі Конфуцій органічно об’єднав сус-
пільство з державою. У нього суспільство, окремі ланки сім’ї 
та громади об’єднані між собою через владну вертикаль, яка є 
стрижнем нації. 



136

Іншою важливою моральною категорією, пов’язаною з 
Правилами лі, є «обов’язок» і (義). За ідеєю цієї ідеограми сто-
їть обов’язок людини прагнути дао-шляху самовдосконалення 
(羊), як актуалізації її особистого природного «я»(我) [11].

«Що є обов’язком людини? – питав Конфуцій. – Батько пови-
нен проявляти батьківські почуття, а син – шанобливість, стар-
ший брат – доброту, а молодший – дружелюбність, чоловік – спра-
ведливість, а його дружина  – слухняність, старші  – милосердя, 
молодші – покірність, володар – людинолюбство, а піддані – від-
даність. Ці десять якостей і називаються обов’язком людини» [5]. 

Оскільки правила лі містили в собі багато традиційного та 
звичайного, вони легко запам’ятовувались. Той, хто вивчав та 
запам’ятовував їх, сприймав і закладену в них ідею вікової та 
соціальної градації  – поділ на похилих та молодих, вищих та 
нижчих. Суть цього стоїть за етимологіями ідеограм 禮, 理.

Принцип Лі (理)
理: 治玉也。Упорядковувати (治) (обробляти) природний мі-

нерал (яшму) (玉) так як, як обробляють (упорядковують) поле 
(田) природної землі (土). Отже, дана ідеограма передає ідеї: 

– природності, єства: а) оброблене (治) поле (田) (ян) є проявом при-
роди землі (土) (інь); б) прояв (ян) природності ( ) (інь) яшми (玉). 

– духовної, морально-етичної (王) та матеріальної (里) скла-
дових доктрини розбудови державності (конф.) [11].

 Ця ідея аналізованої ідеограми з часом набуває певних со-
ціально-політичних конотацій, на що вказують етимології її 
складових: 王,田,土).

Ідея ідеограми 王 (三 + I): 1) духовно-енергетичний (I) 
взаємозв’язок неба, землі, людей (三) як ідейна основа розбудо-
ви державності; 2) суб’єктом єднання й гармонізації (I) взаємин 
між ян-стихією неба та інь-стихією землі (二) є людина (конф.).

Ідея ідеограми 里 (田 + 土): упорядковане (оброблене) поле 
(田) цілинної (природної) землі (土) як матеріальна основа дер-
жави (国) (конф.).

Правила Лі 礼 (禮)
Ідея ідеограми 禮:
1) ритуальна посудина (豆) із жертвопринесенням (曲) на ві-

втарі Неба та Землі (示);



137

2) дари Землі (豊) божествам Неба та Землі （示);
3) вівтар Неба та Землі (示) як символ джерела породження 

всього сущого (豊), або як символ всього сущого (豊) [1; 9-11].
Значення ідеограми 礼 (豊), що випливають з наведених ідей:
– ритуал (жертвопринесення) духам Неба та Землі; 
– храмовий обряд на честь духів померлих предків;
– церемоніал, пов’язаний із храмовими обрядами;
– книга етикету (правил проведення храмових обрядів);
– конфуціянський кодекс етикету лі.
З вище наведеного можна бачити, що принцип Лі та правила 

Лі взаємо– пов’язані, адже містять ідею взаємозв’язку неба і зем-
лі (王), суб’єктом якого є людина. Отже, ідея «Правил» в цілому 
пов’язана з концепцією цзюньцзи (君子), оскільки життєдіяль-
ність шляхетної людини є ідеальним прикладом їх дотримування. 

За «Шовенєм», ідея ідеограма 君 означає (尊也  – високоша-
новану, авторитетну особу), ян (丿)-дії (又) якої відповідають її 
слову (口)), що підтверджено такими коментарями «Шовеня»: 

君主發号施命 (царствуючий, правлячий повелитель);
所以又从口 (на що вказують елементи: 又 (рука), 口 (слово));
君指尊長君 (високошановний лідер);
古時大夫以上擁有土地的各級統治者的通称 (у стародавні часи 

(古時)  – особа високого державного статусу, господар усіх зе-
мель (регіонів) (上擁有土地), найавторитетніший правитель 
(各級統治者的通称)) [11].

Конфуцій, розуміючи, що знання є невід’ємним атрибутом 
здорового суспільства, спеціально приділяв увагу та усіляко 
заохочував до знань. Давнина гу (古) в Учителя слугувала при-
кладом і дороговказом для китайців. Зауважимо, що ідеограма 
古 передає ідею досконало (+) сформованої речі (口) [11], тоб-
то є символом завершеності, сталості і зразковості. Конфуцій 
постійно наголошував на необхідності наслідувати політику 
досконало мудрих імператорів Яо, Юя та інших. Також він ви-
хваляв дії деяких реальних правителів, наприклад, Вень-Вана 
як зразкового носія вень-культури (文), якого Конфуцій вва-
жав взірцем для співвітчизників. Крім того, Конфуцій стояв 
на позиціях загального допуску людей до знань: «У навчанні, 
вважав він, не може бути різниці за походженням людини. Все 



138

залежить від самої людини: якщо вона спрямляє свої помисли 
на навчання, на неї чекає подяка вчителя». Вищий, у Конфуція, 
той, хто має знання від народження; наступний – той, хто набу-
ває знань у навчанні; за ним іде той, хто приступив до навчан-
ня, зіткнувшись з труднощами. 

Конфуцій наголошував на пріоритеті духовності та духовно-
го виховання народу. Народ має багатіти, але стабільність в сус-
пільстві та щастя народу залежать, насамперед, від духовного 
виховання. Духовність суспільства, таким чином, має бути фун-
даментом для розбудови інших його якостей. Розглянемо ети-
мологію поняття духовність (精神).

Духовна чистота (精) 
Ідея ідеограми 精 (擇米也) відбірний рис (природна чистота 

(靑) зерна злаку, зокрема рису (米)) [11].
Ідея ідеограми 青~靑 
1. 東方色也。 Колір (зелень (靑) весняного дерева), що сим-

волізує схід (東). 
2. 木生火 (дерево породжує вогонь). 从生丹 (вогонь перетво-

рюється у кіновар (冃 ~ 丹) – мінерал червоного кольору – скла-
дова пігулок безсмертя (алх.)). 赤, 南方之色 (червоне  – символ 
півдня). 丹靑之信言必然 (червоність мінералу та зелень весня-
ного дерева означають природність або природну чистоту) [11].

Значення ідеограми 靑 
– яскраво-зелений;
– весняний; повний енергії;
– гармонія інь-ян-взаємин через рівновагу цих сил) [1].
Ідея ідеограми 神 (бог, божество, божественне)
1) 天神引出萬物者也。 Божество (神) Неба (天) – джерела по-

родження усього сущого (萬物).
2) ネ ~ 示 – вівтар Неба і Землі – символ вшанування боже-

ства Неба й Землі (申).
3) 申 (臼 + │) – руки (臼) божества, що єднає (│) небо й землю (工) 
4) божественний дракон (臼), набуваючи стану ян-неба, за-

пліднює інь-землю, посилаючи (│) благодатний дощ [11].
Велику увагу Конфуцій приділяв питанню ставлення сус-

пільства до природи, наголошуючи на необхідності берегти 
природу та робити жертвоприношення духам неба та землі. 



139

Таким чином, за гуманністю жень (仁) та правилами ритуалу лі 
(礼) стоять основні чесноти людини. З поняття жень Конфуцій 
виводить принцип синівської шанобливості сяо (孝); з правил 
лі – поняття обов’язку і (義) посідати притаманне людині місце 
в суспільстві та робити свою справу належним чином. Значну 
увагу Конфуцій та його послідовники приділяли китайській 
минувшині гу (古), ідеалізуючи її та апелюючи до діянь великих 
мудреців, досконало мудрих імператорів давніх часів. 

За Конфуцієм, суспільство та держава є нерозривно 
пов’язаними. Суспільство (社会) складається з первинних еле-
ментів, якими є сім’ї та громади. В громадах (社会) закладається 
особливий порядок шанування старших та поклоніння самому 
роду. Конфуцій передбачав можливість чинення опору з боку 
суспільства, якщо держава не сприяє піднесенню авторитету 
Правил лі (礼)  – як носію духовного енергетизму нації. Духо-
вність суспільства, за Конфуцієм, є його основною цінністю. 
Багатства та зброю можна здобути; духовне – це генофонд на-
ції, його треба плекати. Якщо зброя та багатство переважно 
належать державі, то духовність є спільно– суспільною цінніс-
тю. Відтак вчення Конфуція спрямовано саме на суспільство та 
слугує його інтересам, а не інтересам держави чи її правителя. 

ЛЮДИНА КОНФУЦІЯНСЬКОЇ ЕТИКИ 
Як можна бачити, з вище зазначеного чітко простежується 

ідея антропоцентризму релігійно-філософських учень Китаю, 
зокрема конфуціянства, зосередженого на домінантній ролі й 
місці людини в суспільстві і, відповідно, на регламентації її по-
ведінки у рамках «сім’ї-держави» та «держави-сім’ї». 

Як відомо, Конфуцій розділяє людей на три категорії: цзюнь-
цзи (君子), жень (仁) і сяожень (小人). Цзюньцзи і сяожень – два 
взаємопов’язаних поняття, які до Конфуція не були відомі. 
Цзюньцзи («шляхетна людина») посідає одне з центральних 
місць у вченні Конфуція; їй відведена роль високо автори-
тетного лідера  – взірця, прикладу для наслідування. Жень 
(гуманна людина), здебільшого  – пересічна, але так само як і 
цзюньцзи людина вищих моральних якостей. Сяожень (小人), 
так звана «маленька», або «низька» людина, є протилежністю 



140

цзюньцзи. Проте, зауважимо, що, хоча в Конфуція «малість» або 
«низкісьть» сяожень має соціально-етичний смисл, її не можна 
вважати негативом. Ідеограма 小 (мале), за своєю етимологією, 
передає ідею «малого» як перш початкового, із ще не проявле-
ним природним потенціалом. 

Звернемося до етимології поняття цзюньцзи (君子).
Ідея ідеограми 君 [«Шовень», с. 119]: 尊也 (керівник ритуалів 

високого рівня); 君指尊長 (високоповажна особа); 君為治事之人 
(лідер високого статусу);

* рука (ヨ ~ ヌ) людини, яка керує (діє (丿)) словом (口); йдеть-
ся про керування ритуалом жертвопринесення особою висо-
кого соціального стану; 

* рука і слово керманича [1; 9-10]. 
З цього випливає значення конфуціянського цзюньцзи 

(君子)  – «досконала людина  – нащадок (子) мудрих правителів 
давнього Китаю».

Цзюньцзи, на переконання Конфуція, має бути людиною 
справедливою, скромною, правдивою, привітною, шанобли-
вою, відвертою, обережною, такою, що вміє стримувати свої ба-
жання, має відразу до донощиків, бездумних людей. Шляхетна 
людина ніколи не зупиняється на досягнутому, вона постійно 
прагне самовдосконалення, сподіваючись осягнути дао-шлях. 
З деяких суджень Конфуція можна уявити і соціальний статус 
цзюньцзи  – на його думку, це ідеальні правителі та їхні най-
ближчі радники. 

Звернення до подібного роду ідеалів у будь-якій системі зна-
ння, зокрема етичній, є почасти необхідним, з огляду на те, що 
вони дають можливість синтезувати положення системи в до-
ступному для безпосереднього сприйняття образі. Саме такий 
розгорнутий образ і подає нам Конфуцій. Його основу станов-
лять два найбільш важливі етичні поняття гуманність жень та 
і  – «почуття обов’язку» (義). Поняття гуманності у конфуціян-
ському трактуванні є більш ніж широким. Воно охоплює такі 
моральні риси людини, як скромність, справедливість, стри-
маність, безкорисливість тощо. Широке коло чеснот робили 
жень практично недосяжним. Про це говорить і сам Конфуцій, 
на думку якого, вимогам жень відповідали лише деякі із древ-



141

ніх, та й серед сучасників Філософа їх було небагато. До цього 
ще й слід додати, що для справжнього цзюньцзи такого роду 
чеснот було не достатньо. Детермінантою його дій має бути по-
чуття обов’язку і (義). При цьому обов’язок Конфуцієм сприй-
мається не як імператив зовнішнього впливу, а як добровільне 
зобов’язання, суть якого випливає, наприклад, з етимології 
ідеограми – носія конфуціянської чесноти обов’язок (義). 

Ідея ідеограми 義: обов’язок: прагнення людини стати на 
дао-шлях само (我) вдосконалення (羊), як актуалізація особис-
того природного «я» людини (我). 

Ідея 我 (я, сам, самостійно, моє, особисте ...)「Шовень, 1187 с.」
我之从戈, 是表示取戈自握持的意思、因有自義 (зброя (戈), яку утри-
мують (握持) як засіб само (自) збереження, з чого випливають 
значення ідеограми: сам (自), самість, природність, єство тощо). 

Ідея 羊 [«Шовень», с. 323] – символ овена.
孔子曰: «牛羊之字、以形举（舉）也» (Конфуцій казав: «ідеогра-

ми бика та овена є символами ритуалу жертвопринесення (舉)).
 孔子説: «牛羊之字, 用形象来表示» (Конфуцій вважав за можли-

ве використовувати ці ідеограми для передачі ідеї щиросерд-
ного поводження (来表) перед (示) вівтарем духів неба й землі. 

Природність (чиста свідомість) людини і, відповідно, її щи-
росердне поводження (як чеснота) набуваються через станов-
лення на дао-шлях самовдосконалення. 

Отже, ідея самості, за ідеограмою 義 передається елементом 
我, а ідея досконалості – елементом 羊. Остання, за семантико-
графічною структурою даоського кола, набуває таких коно-
тацій: «рівні (三) розвитку (│) на шляхові прагнення (людини) 
стану абсолюту (八)». Власне, з цього випливають такі значен-
ня аналізованої ідеограми, як «принцип», «обов’язок», «суть», 
«смисл», «честь» тощо, які слід розуміти як декларування «Я» – 
як такого, природного, істинного, глибоко суб’єктивного, осо-
бистого, котрому притаманна чиста свідомість, чисті, щирі на-
міри у стосунках з іншими, таким чином, ідеограма 義 передає 
ідею найвищого рівня прояву (羊) особисто-суб’єктивного (我) 
з позицій «чистої свідомості» як запоруки дотримання високої 
принциповості, обов’язковості [1; 9-11].



142

Як згадувалось вище, природність (чиста свідомість) людини 
і, відповідно, її щиросердне поводження (як чеснота) набува-
ються через становлення на дао-шлях самовдосконалення. 
Детермінантою такого становлення, як відомо, є набуття лю-
диною стану де (徳), що, зауважимо, є характерним для конфу-
ціянського цзюньцзи. За етимологією даної ідеограми, вона 
передає ідею життєвого шляху людини (彳), яка серцем (心) ба-
чить (目) (сприймає) приховану (∟) сутність (十) речей [1; 9-10]. 
За Конфуцієм, цзюньцзи поважає три речі: волю Неба, видат-
них людей і слова мудрих. Він живе у згоді з іншими людьми, 
але не йде за ними, а Ґрунтовність у розробці образу цзюньцзи 
Конфуцієм є цілком виправданою з огляду на бажання самого 
філософа не зупинятися на абстрактному комплексі чеснот, а 
поступово реалізувати його в житті. 

Може скластися враження, що конфуціанський ідеал  – 
лише етична побудова. Але це далеко не так. Цзюньцзи – полі-
тичне поняття, яке, до того ж, посідає чільне місце у конфуці-
анській теорії управління. «Шляхетна людина» для Конфуція 
є членом правлячої еліти, що недвозначно випливає із тен-
денції китайської політичної думки вбачати на посаді прави-
теля людину, наділену вищими моральними якостями. 

Відповідність образу цзюньцзи має бути критерієм від-
бору державних службовців будь-якого рівня. Це особливо 
стосується верховного правителя, вана-імператора, який 
своєю моральною досконалістю повинен забезпечувати 
найбільш ефективне управління, а також гарантувати стій-
кість доволі розгалуженої політичної системи Піднебесної. 
Лише високоморальний цзюньцзи, перебуваючи на посаді 
володаря, буде фактором гармонії суспільного буття держа-
ви. Більше того, досконала «шляхетна людина» призначена 
на управління самим Небом. У такій країні цзюньцзи посідає 
своє законне місце, він подібний до Полярної зірки, яка не-
похитно стоїть на місці, коли всі інші рухаються навколо неї. 
Якщо ж дао в країні не володіють, то цзюньцзи, відповідно, 
залишатиметься в тіні політичного простору, а країна при-
речена на занепад. 



143

СПІВВІДНОШЕННЯ ОСОБИСТОГО ТА СУСПІЛЬНОГО 
В КОНФУЦІЯНСЬКІЙ ЕТИЦІ; 

РОЛЬ ДЕРЖАВИ В СТОСУНКАХ МІЖ ЛЮДИНОЮ Й СУСПІЛЬСТВОМ 
Суспільству Конфуцій відводить роль основи держави та ба-

зису для розвитку потенціалу людей. Суспільство, згідно з кон-
фуціанством, складається з первинних елементів  – сімей. Від-
повідно, всі люди мають виконувати свої зобов’язання перед 
суспільством як перед своєю сім’єю. Тобто етику стосунків між 
членами сім’ї Конфуцій переносить на все суспільство. Таким 
чином, держава має бути міцною настільки, наскільки є міцною 
сім’я. Відтак поза сім’єю людина є неповноцінною. Якщо вона не 
зможе виконати свої обов’язки сина або батька, віддати данину 
пошани пращурам, то вона є «сяожень». Така людина йде всу-
переч свого дао-шляху. Внаслідок цього вся держава може піти 
всупереч дао-шляху і у ній почнуть правити недостойні люди. 

Держава може справляти свій вплив на сім’ю, але в певних 
межах. Головним її завданням у цьому аспекті є пропаганда 
правил лі та сімейних цінностей. 

КОНФУЦІЯНСЬКА ЕТИКА В ПОЛІТИЦІ УПРАВЛІННЯ 
Хоча Конфуцій відомий як один з видатних моралістів, ме-

тою його суспільної діяльності було не стільки відновлення (а, 
можливо, і створення дещо нового) морального стандарту як 
такого, скільки розбудова справедливого соціального устрою, 
непорушність принципів якого повинна гарантувати мудра по-
літична адміністрація. 

Можна окреслити кілька визначальних принципів політич-
ного управління, що були особливо важливими в етико-полі-
тичній системі Конфуція. Перший із них – необхідність і невід-
воротність поділу суспільства на два прошарки. Це так звані 
«верхи» та «низи», приналежність до яких визначається не май-
новим станом чи соціальним походженням, а рівнем набли-
ження до ідеалу цзюньцзи (君子). Для Конфуція лише людина, 
яка беззастережно дотримується високих принципів, норм мо-
ралі тощо, може забезпечити найкраще управління, має пра-
во управляти іншими. Ті ж, хто не відповідають високому мо-
ральному критерію, повинні коритися вищим, «благородним» 



144

людям. Такий порядок, вважав Конфуцій, одвіку встановлений 
Небом, а отже, є природним. 

Необхідним і важливим принципом політичного життя Кон-
фуцій вважав обов’язкове визнання авторитету старшого. Ви-
мога поважати батьків і старших братів, що лежить в основі цьо-
го принципу, первинно стосувалася сім’ї і лише згодом, не без 
впливу ідей конфуціянства, була перенесена у сферу політики. 
Це стало можливим завдяки тому, що для Конфуція держава й 
суспільство принципово не відрізняються від сім’ї. У нього «дер-
жава – велика сім’я; сім’я – мала держава». Важливість принци-
пу поваги до старшого у політичному просторі полягає в тому, 
що він (принцип) забезпечує стабільність політичної системи і 
гарантує її непорушність. «Мало людей, які, будучи такими, що 
поважають батьків та старших братів, люблять виступати проти 
вищих» – сказано в «Лунь юй». На основі двох зазначених прин-
ципів був розвинутий і третій, який, на нашу думку, відіграв осо-
бливу роль у творенні обличчя Китаю. Найважливішим прин-
ципом ефективного політичного управління, за Конфуцієм, 
є дотримання принципу лі (理), як життєвого кредо високомо-
ральної людини (王, що діє за законами природи (里), та відпо-
відним церемоніям (правилам) лі (礼), які, своєю чергою, поста-
ють жорсткими і чітко визначеними стандартами поведінки. Ці 
правила – важливий організуючий, інтегруючий чинник, дифе-
ренціюючий людей за рангами. На думку Конфуція, «хто добре 
оволодів принципом лі (理) і, відповідно, правилами етикету лі 
(礼), тому управляти Піднебесною не складно». 

Зауважимо, що жоден зі згаданих принципів не можна визнати 
за такий, що має виключну силу впливу на процеси впроваджен-
ня в життя етико-політичної системи Конфуція. Проте головним 
з них є принцип управління на основі морального прикладу, що є 
ключем до розуміння поглядів Конфуція у цій царині. Отже, лише 
зразковий приклад поведінки правлячої верхівки суспільства, 
його еліти (в етичному сенсі) може мати найбільший ефект у по-
літичному управлінні. На противагу управлінню за допомогою за-
кону (тобто за допомогою системи приписів, наказів та покарань), 
яке викликатиме у людей лише бажання уникати покарання за 
яку-небудь провину, управління на морально-етичній основі, у 



145

разі скоєння якогось проступку людиною, змушуватиме її відчу-
вати муки совісті, а отже, буде більш ефективним. «Якщо володар 
належним чином ставиться до родичів, у народі процвітає любов 
до людей. Якщо володар не забуває про друзів, в народі немає 
підлості» [5]. Цзюньцзи прикладом зразкової поведінки здатний 
впливати навіть на дії простого люду. У «Лунь юй» сказано: «Мо-
раль благородного мужа подібна до вітру; мораль низької люди-
ни – до трави. Трава нахиляється туди, куди дме вітер». Якщо верхи 
прагнутимуть добра, то і народ буде добрим, а отже, з усіх сторін до 
них йтимуть люди з дітьми за спиною». Таким чином можна з упев-
неністю вважати, що конфуціянські морально-етичні принципи є 
не лише добрими намірами, вони продовжують виконувати свою 
історичну місію впливових чинників виховання глибоко духовної 
й високо моральної людини – суб’єкта розбудови всіх складових 
буття конфуціянського цивілізаційного простору. 

Висновки. 1. У результаті проведеного дослідження було 
виявлено й етимологічного обґрунтовано коректність засто-
сування в статті морально-етичних категорій конфуціянського 
вчення з метою розкриття суті вень-культури особистості кон-
фуціянського типу. До списку таких категорій потрапили: дао-
шлях людини (道), де-етика (徳), вень-культура (文), особисте 
(自己); жень-гуманність (仁), принцип лі (理), правила етики лі 
(禮), шляхетність (君), принцип-обов’язок (義), духовне (精神). 

2. В результаті етимологічного (мовно-культурологічного) 
аналізу ідеограм-носіїв згаданих категорій було:

– виявлено морально-етичні ознаки та характеристики цих 
категорій; 

– встановлено факт їх кореляції з ідеями ідеограм-носіїв;
– встановлено, що дані категорії являють собою головні 

складові конфуціянської морально-етичної системи;
– аргументовано нашу тезу про те, що аналізовані категорії 

відображають суть вень-культури особистості конфуціянсько-
го типу, є метою та головним завданням дослідження;

– підтверджено нашу тезу стосовно того, що, вень-культура 
дао-шляху особистості конфуціянського типу характеризує 
стан її свідомості, що формується під впливом світоглядних та 
морально-етичних принципів конфуціянського вчення, тобто 



146

показує ступінь її (свідомості) чистоти, не захаращеності нега-
тивами соціологізації. 

3. Отриманий досвід застосування методу етимологічного 
аналізу ідеограм – носіїв важливих категорій конфуціянського 
вчення може сприяти коректному визначенню цілей китаєз-
навчих досліджень з релігійно-філософської тематики, форму-
люванню й розв’язанню відповідних завдань та аргументації 
коректності отриманих результатів. 

ЛІТЕРАТУРА 
1. Большой китайско-русский словарь / Под ред. И. М. Ошанина. – 

М., 1983. – Т. 1–4. 
2. Васильев Л. С. История религий Востока. – М.: Высшая школа, 1983. 
3. История китайской философии. – М.: Прогресс, 1989. 
4. Конфуцианство в Китае / Бокщанин А. А., Кобзев А. И. – М.: На-

ука, 1982. 
5. Конфуций и его учение. – Пекин: Синсин, 1995. 
6. Конфуцій. «Лунь юй» (Судження й бесіди). – М.: Оникс, 2004. – 190 с.
7. Китайская философия и современная цивилизация. – М.: Вост. 

лит., 1997. 
8. Переломов Л. С. «Четверокнижие»  – ключ к постижению кон-

фуцианства / Конфуцианское «Четверокнижие». Пер. А. И. Кобзева, 
А. Е. Лукьянова, Л. М. Переломова. – М.: Вост. Лит., 2004. – С. 5–70. 

9. Резаненко В. Ф. Даоське коло як модель семантико-графічного 
структурування китайських ієрогліфів стилю кайшу 楷書 / В. Ф. Реза-
ненко // Українська орієнталістика / За ред. Срібняка І. В.,  – К.: На-
УКМА, 2012. – Вип. 6, – С. 201-212.

10. Резаненко В. Ф. Семантические элементы знаков иероглифи-
ческой письменности. – Киев, 1989. – 131 с.

11. Сюй Шень. Шовень цзецзи (Етимологічний словник ієрогліфів) 
/ Сюй Шень. – Шанхай, 1986. – 867 с.

Rezanenko V. F., Zaiats M. V.
Borys Grinchenko Kyiv University
WEN-CULTURE OF PERSONALITY FOR CONFUCIAN MORAL AND 

ETHICS
The article is devoted to the person’s peculiarities of identification and 

formation of the Confucian type of the wen-culture on the basis of Confucian 
ideological and moral-ethical principles.

Key words: Confucianism, worldview, morality, ethics, humanity, Tao-de, 
linguistic-cultural paradigm, etymology of ideograms, cult of the sky, Tao of the sky.



147

МОДЕЛЮВАННЯ СЕМАНТИКО-ГРАФІЧНИХ 
СТРУКТУР ІЄРОГЛІФОВ СТИЛЮ КАЙШУ 楷 書 

НА ЗАСАДАХ ІНЬ-ЯН 
СТРУКТУРИ ДАОСЬКОГО КОЛА (太極)

В. Ф. РЕЗАНЕНКО 
Київський університет імені Бориса Грінченка

В основу статті покладено базові ідеї та теоретичні положення, 
нашої статті «Даоське коло як модель семантико-графічного струк-
турування ієрогліфів стилю кайшу», опублікованої в науковому збір-
нику «Українська орієнталістика», Вип. 6. У даній статті йдеться 
про принципи моделювання семантико-графічних структур ієроглі-
фів згаданого стилю на засадах інь-ян структури Даоського кола. 

Ключові слова: Даоське коло, макрокосм, мікрокосм, маса ян, маса 
інь, потенціал ян, потенціал інь, інь-ян взаємини, стан ян речей, стан 
інь речей, культура вень, даоська концепція світобудови, п’ять першо-
елементів природи.

Базовим положенням, покладеним в основу статті, послу-
жив один з висновків дисертаційного дослідження автора 
«Формально-змістові взаємозв’язки елементів сучасної ієро-
гліфічної писемності», а саме: «В результаті етимологічного та 
порівняльно-історичного аналізу елементів семантико-гра-
фічної системи ієрогліфічного письма стилів чжоувень та су-
часного стандартного письма кайшу встановлена можливість 
складання з простих графічних елементів ієрогліфів стилю 
чжоувень (передуючого стилю кайшу) таких фігур, як квадрат 
і коло, до яких в стародавньому Китаї ставились як до тих, що 
утворюють будь які форми матеріального світу» [4, с. 216-218].

Отже, методологічною основою досліджень автора статті 
в галузі культури (文) китайської ієрогліфіки (文) є його став-
лення до ієрогліфічного тексту (文) як до системно-структур-
ного утворення, за ідеограмами (文) якого стоять елементи 



148

китайської традиційної культури (文), що формується під впли-
вом світоглядних принципів релігійно-філософських учень 
Китаю, які постають головними чинниками формування сві-
домості носіїв традицій цієї культури (文). 

Відомо, що схема світобудови в релігійно-філософських 
ученнях давнього Китаю (перейнята від буддизму) передава-
лася комбінацією двох кіл та квадрата (рис. 1). Зовнішнє коло 
символізує макрокосм людини; квадрат  – символ світу речей 
та явищ і, відповідно, – символ будь-якої речі або явища; вну-

трішнє коло  – символ мі-
крокосму людини. Відомо 
й те, що даоською моделлю 
світобудови є Даоське коло 
(ДК) (太 極) (рис. 2), в якому 
квадрат символізує землю 
і, відповідно, все суще (речі, 
явища), а коло є символом 
неба. За даосизмом, актуалі-
зація речей / явищ здійсню-
ється через ритми інь-ян-
взаємодії, які, в свою чергу, 
є маніфестацією дао як дже-
рела породження всього су-
щого. Таким чином, графеми 
(прості елементи) ідеограм 
китайської писемності (сти-
лю чжоувень і, відповідно, 
стилю кайшу) та мотивова-
ні ними ідеї могли бути ви-
користані для побудови Да-
оського кола (ДК) як моделі 
ритмізованих станів інь-ян 
взаємодії (за даоською кон-
цепцією світобудови).

Аргументація цього при-
пущення, в свою чергу, до-
зволила б представляти ДК 

Рис. 1

Рис. 2



149

ще й як модель семантико-графічного структурування ієроглі-
фічних знаків китайської писемності стилю кайшу (楷 書). Як 
відомо, графічна система цього стилю представлена певним 
списком графем, з якого ми обираємо 14 нижче поданих. 

── 1, │2, 乀 3, 丿4, 乚5 6, レ7,  8, フ9 ( ),  10,

 ( ) 11, 12, 13, 乙 14 ( ) 

Примітка
1. Графема  – варіант графеми フ9.

2. Графема  – варіант графеми 乙14.

3. Графема  – піктографічне зображення графеми .

Як було відзначено вище, 14 простих елементів графічної 
системи китайської ієрогліфічної писемності (графеми) мо-
жуть відбивати певні стани інь-ян взаємодії, графічною мо-
деллю яких є Даоське коло (ДК). Про таку можливість свід-
чать тлумачення переважної більшості ідеограм, наведених в 
китайсько-китайських, японо-китайських, японо-японських 
етимологічних словниках, найпопулярніші з яких використані 
також в нашій роботі (див. список літератури). 

Отже, з огляду на те, що за для виявлення семантичних 
можливостей (філософ-
ський аспект) 14-ти поданих 
графем (як елементів гра-
фічної системи ієрогліфіч-
ної писемності) ми обрали 
Даоське коло (ДК), філосо-
фію якого розглянемо через 
етимології ідеограм, якими 
позначені 12 зодіакальних 
точок і, відповідно, 12 станів 
/ рівнів розвитку інь-ян вза-
ємодії (рис. 3).

Ліву частину (III-IV квадран-
ти) ДК (рис. 2) представлено Рис. 3



150

фігурою , яка означає процес формування/розвитку речі (за 
стрілкою годинника у напрямку від точки 子 (мінімум) до точки 
午 (максимум)) і навпаки – процес деформування/занепаду речі 
(проти стрілки годинника у напрямку від точки 午до точки 子). 

Фігура (●) – означає накопичений руйнівний інь-потенціал, 
що постає чинником започаткування процесу руйнування речі. 

Праву частину ДК (I-II квадранти) представлено фігурою , 
яка означає процес деформування/занепаду речі (за стрілкою 
годинника у напрямку від точки 午 (мінімум) до точки子 (мак-
симум)) і навпаки – процес формування/розвитку речі (проти 
стрілки годинника у напрямку від точки 子 до точки 午). 

Фігура (○) означає накопичений ян-потенціал що постає чин-
ником започаткування процесу породження й розвитку речі в 
черговому циклі інь-ян взаємодії (III-IV квадранти ДК) [8, c. 746]. 

* 子 十 一 月 気 動。萬 物 滋。(Активізація ян-цi (気) у 11-му мі-
сяці за місячним (у 12-му − за сонячним) календарем [8, c. 742]. 
Прояв життєдіяльності всього сущого) Цю ідею ідеограми子 
через семантику трьох її графем можна представити так: поча-
ток ( 6) розвитку (フ9) всього сущого (― 1).

Примітка. Докладніше про три згаданих графеми ( 6, フ9, – 1) та 11 інших 
йтиметься далі. 

Отже, точка на ДК, позначена ідеограмою 子, відповідає 
22  грудня за сонячним календарем (день зимового сонцесто-
яння, кінець зими, початок весни). На рисунку № 3 – це точка 
межування кінця розвитку інь і початку активізації ян (див. ви-
щенаведену ідею ідеограми 子).

* 丑 ( ): 1) 紐 也。(Стримувати кого / що-н.); 2) 十 二 月 陽 
気 上 通 (Рух (зростання) ян у 12-му місяці за місячним (у 1-му − 
за сонячним) календарем); 3) 十 二 月 萬 物 用 事。(Активізація 
життєдіяльності всього сущого в 12-му місяці); 4) 象 手 之 
形。(Піктографічне зображення [активно діючої (丿4)] руки (彐 
~ )) [8, c. 744]; 5) 子 が 生 ま れ る と き の 初 め て 手 を 挙 げ 
る。(Рука (彐 ~ ), якою новонароджена дитина поворушила 
(丿4) вперше); 6) 陰 気 固 結 し た も の が よ う や く 解 け 初 め 、



151

万 物 が 動 こうとする。 (Перший прояв інь як рушійної (життє-
діяльної) сили всього сущого) [5, c. 24; 9, c. 33].

* 寅 正 月 陽 気 動 (Рух (розвиток) ян у 1-му місяці за місячним 
(2-му місяці – за сонячним) календарем) [8, c. 745].

* 卯 : 1) 冒也 (Прориватись; йти напролом); 2) 二 月 萬 物 冒 地 
而 出。 (У 2-му місяці за місячним (у 3-му – за сонячним) кален-
дарем рослини пробиваються із землі)); 3) 二 月 為 天 門。 (2-й 
місяць за місячним (3-й місяць – за сонячним) календарем) від-
чиняє Небесні ворота (天 門)) [8, c. 745].

Примітка.
Піктографічна форма ідеограми 卯 – зображення повністю розкритих лівої 

ян та правої інь стулок воріт. Як можна бачити з рис. 3, ширина лівої ян поло-
вини горизонталі 卯 – 酉) дорівнює ширині її правої інь половини, що означає 
повну гармонію інь-ян взаємодії (через рівновагу / збалансованість, з одного 
боку, маси ян і маси інь), з іншого – потенціалу ян і потенціалу інь та відпо-
відає такому зодіакальному значенню ідеограми 卯, як «22 березня – день весін-
нього рівнодення». Отже, ідеограма卯 передає ідею максимально інтенсивного 
розвитку речей / явищ в умовах повної гармонії інь-ян взаємодії.

* 辰 : 1) 震 也。(Грім; землетрус; грозовий дощ); 2) 三 月 陽 気 
動。(Рух (розвиток) ян у 3-му місяці за місячним (у 4-му міся-
ці − за сонячним) календарем); 3) 物 皆 生。(породження всього 
[сущого]), символом чого є знак зодіаку 辰 − дракон) [8, c. 745]. 

* 巳: 1) 四 月 陽 気 巳 出 (4-й місяць за місячним (5-й місяць – 
за сонячним) календарем – доба подальшого активного прояву 
ян, символом чого є знак зодіаку巳 – змія (IV квадрант ДК, рис. 
2)); 2) 陰 気 巳 藏。(Згортання інь поточного циклу інь-ян вза-
ємодії (I квадрант ДК, рис. 2) [8, c. 745].

* 午: 1) 啎也 (Зустріч, сходження й протистояння); 2) 五 月 陰 気 
啎屰 陽 気。(Наприкінці 5-го місяця за місячним (6-го – за соняч-
ним) календарем відбувається сходження й активізація проти-
стояння ян та інь (IV ДК); 3) 午 者 陰 陽 交。 (Ідеограма 午 означає 
перетин-протистояння інь та ян. Йдеться про стан рівноваги 
між максимумом накопиченої маси ян ( ) та максимумом на-
копиченої руйнівної енергії інь (●) (IV квадрант ДК), що постає 
чинником започаткування процесу розвитку маси інь ( ) чер-
гового циклу інь-ян взаємодії (I квадрант ДК) [8, c. 746]. 



152

未 «Шовень» [8, c. 746]: 1) 六 月 滋 味 也 (Аромат рослин (味), 
що буяють дозріваючи (滋) у 6-му місяці за місячним (у 7-му − 
за сонячним) календарем); 2) 未 者、言 萬 物 皆成 (未 – символ 
прагнення всього сущого (萬 物 皆) завершеності формування 
(成)); 3) 五 行 木 老 於 未 (Місце ідеограми 未 на ДК відповідає 
стану старіння (набуття стану інь) рослини (木) (дерево як один 
з 5 першоелементів природи (五 行 木) (I квадрант ДК, рис. 1, 2) 

Примітка. 
木 生 於 亥。壯 於 卯。死 於 未。(Народження дерева відбувається за умови 

інь-ян стану, що відповідає точці 亥 (II квадрант ДК, рис. 2, 3); найвища інтен-
сивність розквіту (точка 卯); початок занепаду (точка 未) [8, c. 746].

* 申: 1) 神 也 (Божественне.); 2) 神 不 可 通。 (Божественно-
таємниче); 3) 當 是 本 作 申 (Саме в цьому полягає його боже-
ственна сутність (申)); 4) 七 月 陰 気 成 体 自 申 束。 (7-й місяць 
за місячним (8-й – за сонячним) календарем – доба стриманої 
природності (自) (божественної таємничості (申)) інь) [8, c. 746]. 

* 酉: 1) 就 也 (Достигати, дозрівати (про зерно збіжжя)); 2) 酉
者萬物之老也。(Місце ідеограми 酉 на ДК відповідає перезріло-
му стану речей, їх максимально інтенсивному старінню, тобто 
максимально інтенсивному розвитку інь і, відповідно, набуттю 
речами інь-руйнівного стану; 3) 酉者飽也 (За ідеограмою 酉 сто-
ять такі поняття, як повнота, насиченість, рясність тощо); 4) 秀 
者、物 皆 成 也 (Синонімом ідеограми 酉 є ідеограма 秀 з її зна-
ченнями: досконале, доконане, стале тощо); 5) 八月黍成可為酎酒 
(8-й місяць за місячним (9-й – за сонячним) календарем – доба 
виготовлення жертовного вина із зернят проса [один із вищих 
за якістю та значенням предметів жертвопринесення]) [8, c. 747]. 

* 戌: 1) 烕 也 (Занепад, руйнування); 2) 九月陽気微 (Місце на ДК, 
позначене ідеограмою 戌, вказує на ледь помітний (пригнічений) 
ян у 9-му місяці за місячним (у 10-му – за сонячним) календарем); 
3) 萬 物畢 成 (Завершення циклу життєдіяльності речей); 4) 陽下
入地也。 (Занурення ян-дракона в інь-землю (запліднення інь-
землі)); 5) 五行土生於戊。盛於戌。 (Зародження 5 першоелементів 
природи як стан розквіту інь-стихії Землі (土)) [8, c. 752].

* 亥: 1) 荄也 (Коріння рослин (サ ~ 艸) (елемент 亠 верх означає 
напрям їх розвитку)); 2) 十月微陽起接盛陰 (10-го місяця за місяч-



153

ним (11-го – за сонячним) календарем ледь помітний ян сприяє 
активному зростанню інь); 3) 亥 而生子 (За станом 亥 наступає 
стан 子 (активізація ян-ці) як начало наступного циклу розви-
тку всього сущого (див. знак зодіаку 子)) [8, c. 752].

Отже, першим етапом вивчення питання структурованості 
ДК було ознайомлення з її семантичним планом вираження, 
домінуючим аспектом якого є філософський, оскільки в осно-
ву аналізу графічної структури ДК покладено: а) ідеї, що їх пе-
редають 12 ідеограм-знаків зодіаку (семантичний аспект); б) 
ідею інь-ян взаємодії як даоський (філософський) принцип 
світобудови, моделлю якої є ДК. 

Метою наступного етапу вивчення цього питання є аргумен-
тація коректності запропонованого нами поняття семанти-
ко-графічна структурованість ДК. Така аргументація могла 
б одночасно постати підґрунтям представлення ДК як моделі 
семантико-графічного структурування ієрогліфічних знаків 
китайської писемності. 

За структурою ДК (рис. 4), горизонталі 丑 — 亥、寅 — 戌、
卯 — 酉、辰 — 申、巳 — 未 постають: а) рівнями (ступенями роз-
витку) потенціалів інь та ян, інакше кажучи, рівнями розвитку 
потенціалу інь-ян взаємодії; б) кількісно-якісними показни-
ками співвідношень інь та ян речей / явищ, що відображають 
їхні (речей, явищ) фізичні 
(кількісно-якісні) харак-
теристики, властивості 
тощо. Через це горизон-
талі ДК та їх відповідник − 
графему ──1 ми називаємо 
фізичними розгортками 
інь –ян взаємодії речей / 
явищ. На рис.  4 співвідно-
шення інь, ян, на зазна-
чених рівнях їх взаємин 
позначені точками від «a» 
до «g», якими горизонталі 
(рівні) поділені на ліві ян 
та праві інь частини. Як Рис. 4 



154

можна бачити з рис. 4, зазначені точки утворюють синусоїду 
(графічний елемент ДК), що символізує природно-ідеальну 
форму інь-ян взаємодії. 

Таким чином, у контексті графічної структури ДК (як моделі 
світобудови) згадана синусоїда, являється циклічною, гармо-
нічною формою процесів життєдіяльності всього сущого, зо-
крема людини. 

На тому ж рисунку 4 рівні потенціалів інь і ян означено точ-
ками 1 — 7, на яких будується вертикаль (│) 午 — 子. Зауважимо, 
що ця вертикаль постає не лише мірою потенціалів інь і ян. Звер-
немось до рисунку 3, на якому можна помітити, що висота верх-
ньої ян половини (7 – 4) вертикалі дорівнює висоті її нижньої інь 
половини (4 – 1), що вказує на повну гармонію інь-ян взаємодії, 
зумовленої балансом потенціалів сил інь і ян. До того ж це від-
повідає такому зодіакальному значенню ідеограми 午, як «літнє 
сонцестояння» (22 червня) і, відповідно, зодіакальному значен-
ню ідеограми 子 – «зимове сонцестояння» (22 грудня). Виходячи з 
цього, ми називаємо вертикаль (午 一 子) ДК і, відповідно, графему 
│2 «енергетичною розгорткою» інь-ян взаємодії речей/явищ. 

За згаданою синусоїдальною формою інь-ян процесу поро-
дження й розвитку речей розуміється не лише їх розвиток за 
законами природи, а й правильне ставлення до них, правиль-
не їх сприйняття і розуміння людиною. Відмітимо, що мова ту 
іде про два плани сприйняття: перший – це план вище згаданої 
горизонтальної  – фізичної розгортки інь-ян взаємодії речей, 
явищ; другий  – план вертикальної  – енергетичної розгортки 
інь-ян взаємодії речей, явищ. 

За першим планом стоїть сприйняття речей/явищ через фі-
зичні (зовнішні) характеристики (виявлення предметів і явищ 
через графічні форми ієрогліфів). За другими – пошук спосо-
бів виявлення прихованих потенцій інь-ян речей/явищ через 
семантико-графічні структури ієрогліфів (релігійно-філософ-
ський і соціально-культурний аспекти). 

Перший план не викликає особливих труднощів у питан-
ні опанування культури китайської писемності (文), оскільки 
його реалізація здійснюється на рівні зовнішньої форми іє-
рогліфів. Другий план – це питання їхньої внутрішньої форми 



155

(філософський аспект). Суть цього питання в самому понятті 
«китайська вень-культура» (文).

За «Шовенем», ідеограма 文 (вень) означає 錯書  – хаотичне 
нашарування (昔) на металі рисунків (書) іржі як прояву його 
природних властивостей. Розкриття смислу таких рисунків 
подається як упорядкування «хаосу» (乂) інь-стихії металу (金) 
і, відповідно, як упорядкування (∆) хаосу речей у свідомості 
людини, тобто наближення її до джерела (丷 ~ ハ) істини (див. 
складові елементи ідеограми 金). Моделлю такого упорядку-
вання хаосу є ДК з його центро-горизонтальною розгорткою 
інь-ян взаємодії, орієнтованої в напрямку схід (ян) – захід (інь) 
(東―西) (рис. 4) і позначеною ідеограмами дерево (ян), метал 
(інь) (木一金), (рис. 3). 

З вище наведеного випливають такі ідеї ідеограми 文: 
1) 文 ~  (亠 ~ 人) + (乂) – дао-природа (乂) людини (人);
2) упорядкування в свідомості людини (人) інь-ян «хаосу» 

(乂) речей;
3) опанування нею інь-ян культури (文) речей;
4) опанування нею інь-ян культури (文) ідеограм ієрогліфіч-

ного тексту (文字); 
5) становлення людини на дао-шлях (人道) розкриття суті 

особистої дао-природи і, відповідно, суті дао-природи речей. 
Отже, вень-культура – це відображення в свідомості людини 

духовного, світоглядного та морально-етичного що походить 
від даоського та конфуціянського культів дао-природи (乂).

 Як можна бачити з вище наведеного, життєвий шлях піз-
нання людною істинного корелює з даоською ідеєю дао-шля-
ху. Засадничим принципом становлення людини на дао-шлях 
є гармонізація її взаємозв’язків із зовнішнім середовищем. 
Ідеальний стан таких взаємозв’язків передано синусоїдальною 
формою інь-ян-процесів ДК як моделі життєдіяльності всього 
сущого, зокрема людини. З огляду на те, що горизонталь та вер-
тикаль ДК, як зазначено вище, символізують збалансованість 
і гармонійність інь-ян-взаємин речей / явищ, стає зрозумілим, 
чому Шовень надає їм і, відповідно, їх відповідникам (графе-
мі — 1 та графемі │2 глибокого філософського змісту. У випад-
ку горизонталі, йдеться, передусім, про серединну горизонталь 



156

ДК, позначену знаками зодіака 卯 ──酉 та двома знаками 木 ── 
金 (з п’яти), якими позначають п’ять стихій китайської космо-
гонії. Як згадувалось вище, у серединній горизонталі 卯 ── 酉 = 
木 ── 金 (рис. 3, 4) довжина лівої ян половини 卯 ── 土 дорівнює 
довжині правої інь половини 酉 ── 土, що означає рівновагу й 
збалансованість маси ян і маси інь, тобто повну гармонію інь-
ян взаємодії. Цим особливостям горизонталі 卯 ── 酉 Шовень 
[с. 1, 2] надає важливої для нашого дослідження (поданої ниж-
че) інтерпретації : 惟 初 大 始, 道 立 於 一, 造 分 天 地, 化 成 萬 物。

1) 惟初大始 (начало (初) «великого начала» (始), тобто стихії 
дао як начала всіх начал – матері (始) всього сущого); 

2) 道立於一 (дао-путь людини (道) представлено (立) горизон-
таллю (一) як «цілим»), котре, поділившись на двоє (二), ство-
рило небо (ян) та землю (інь) (造分天地) як джерела породжен-
ня всіх речей (化成萬物). 

За «Шовенем», ідею ідеограми-горизонталі (一) подано ще 
й таким словосполученням 惟 初 大 極 (начало великої межі 
(тайцзи)). «Межу» тут подано ідеограмою 極, [8, c. 253/507]: 極
即房屋的中棟 (центрально– поперечна (棟) балка конструкції 
дому), орієнтована на схід-захід, що співпадає з направленням 
центральної горизонталі 東 (木) ── 西 (金) ДК. 

Ідея ідеограми 棟 передається її складовими: 木 (дерево)  – 
стихія китайської космогонії; 東 (схід). Дерево означає верти-
каль 南 (火) │ 北 (水) ДК, а ідеограма 東 – горизонталь ДК (рис. 4). 
За структурою ДК, породження й начало формування дерева 
(木) починається від точки 子, на що вказує графема 6 як скла-
довий елемент ідеограм 木, 子). Вищий рівень (межа) розвитку 
вертикали позначено ідеограмою 極 . Такою межею, власне, є 
серединна горизонталь 東 ── 西 (卯―酉 / 木 – 金) ДК (рис. 3,4). За 
«Шовенем» [8, c. 253], це інтерпретовано так:

極, 中 也 (Велика межа) (極) – це середина (中)). Мова йде про 
середину як місце сходження/перетину інь і ян (乂), за яким 
стоїть порожнеча дао – причина їх (інь і ян) актуалізації через 
речі/явища, представлені інь-ян-формою та інь-ян-енергією 
(рис. 2, 3). На ДК Великій межі (大 極) відповідає точка пере-
тину вертикальної та горизонтальної рисок ідеограми 土 (сти-



157

хія-земля), які відповідають серединній горизонталі (фізична 
розгортка інь-ян взаємодії) і вертикалі (енергетична розгортка 
інь-ян взаємодії).

Вище подане стисло сформульовано «Шовенем»: 一 生 二。
二 生 三。三 生 萬 物。(Ціле-єдине (―) [дао] породжує двох (Небо 
(ян) і Землю (інь) (二); ці двоє породжують третє  – все суще). 
Символом третього є середня горизонталь ідеограми 三 (три, 
троє, триєдине, тріада і т. п.). За «Шовенем», ідеограма 三 озна-
чає дао-шлях: Неба, Землі, Людей (天 地 人 之 道 也) [8, с. 9]. 

Ідею цілісності, повноти тощо, яку передає серединна го-
ризонталь ДК і, відповідно, графема ── 1, яскраво ілюструє 
етимологія ідеограми 日 сонце як носія цієї графеми. «Шовень» 
пояснює смисл ідеї ієрогліфа 日 через значення ідеограми 實 
цілісність, повнота, суцільність тощо і, відповідно, подає його 
як символ невичерпної (不 虧) енергії (精) Великого ян (大 陽 之 
精 不 虧) [8, с. 302]. Таким чином, ієрогліф 日 постає символом ян-
потенціалу речей, явищ, що на ДК подається знаком ○ (II ква-
дрант). Врешті-решт, йдеться про серединну горизонталь ДК 
і, відповідно, графему ── 1 ідеограми 日, яка як згадано вище 
означає серединний (найвищий) рівень інтенсивності прояву 
невичерпного потенциалу ян (○) (― 象 其 中 不 虧) [8, с. 302]. 

Доречним прикладом може бути також етимологія ідеограми 
時 час, що є носієм чотирьох графем ── 1, кожна з яких постає мі-
рою (寸) розвитку речей та явищ (土)). Отже, йдеться про катего-
рію час як про рівень (стан, ступінь) розвитку речей та явищ, що 
корелює зі станом інь-ян-взаємин як даоського принципу світо-
будови, основу якого складає дао-шлях людей, речей, явищ. 

За даосизмом, дао-шлях означає пошук прямого неопосе-
редкованого способу (直) розкриття природних (іманентних) 
потенцій речей/явищ. Становлення на такий шлях можли-
ве через дотримання принципу серединності (中). Ідея цього 
концептуального положення даосизму, як зазначалося вище, 
передається вертикаллю ДК і, відповідно, графемою │2. Інтер-
претація її символізму в «Шовенє» подається, наприклад, через 
згадану ідеограму-носій 中 : 下 上 通 也。(Проходити (│) [через 
що-небудь (口)] зверху вниз, або знизу вверх) [8, с. 20]. 



158

Японський професор Уеда [9, c. 38] подає більш детальне по-
яснення символізму графеми │2, спираючись на ідею ідеогра-
ми її носія 中. 

中: 真ん中のこと。故に│によって口の中心を貫通してそのその
義を示す。この意より内・心などの性情の徳、至正和順の道、ある
いは天地の正気、忠直等の義。(Ідеограма 中 означає серединне 
/ внутрішнє. Ідею серединного / внутрішнього передає верти-
каль │, яка проходить через центр речі (口 30). За серединним/
внутрішнім стоїть природна чистота /природність (性情) де 
людини (徳) і, відповідно, – дао (道) як правильний шлях її жит-
тєдіяльності. Окрім того, вертикаль – це міра (正) енергетизму 
ці (気) ян-Неба та інь-Землі, а також – символ прямого, неопо-
середкованого тощо) (рис. 4). Відмітимо також, що зазначене 
повністю відповідає формі і суті вище наведеного представ-
лення вертикалі (│) (午 一 子) ДК і, відповідно, графеми │2 як 
енергетичної розгортки інь-ян взаємодії речей/явищ (рис. 4).

Отже, за даосизмом, дао-шлях означає пошук прямого нео-
посередкованого способу (直) розкриття природно-іманентних 
потенцій речей/явищ. Як зазначено вище, становлення на та-
кий шлях можливе через наслідування принципу серединності 
(中). За вище згаданим, ідею цього концептуального принципу 
даосизму передано вертикаллю ДК і, відповідно графемою│2. 
У «Шовенє» інтерпретацію символізму цієї графеми подано у 
зв’язку з її функцією як складової ідеограми 中 (середина): 下 
上 通 也。(Проходження (│) крізь предмет (口) зверху вниз, або 
знизу вверх) [8, с. 20, 36]. 

Ще одним показовим прикладом вище зазначеного є ідео-
грама 工, вертикальний елемент котрої передає ідею енерге-
тичного (気) зв’язку (│) між Небом (ян) та Землею (інь) (二). За 
професором Уеда [9, с. 716] (二 は 天 地、│は人が天地の 気 を 受 け 
て 規 矩 の あ る 意), «Людина, сприймаючи енергію ці (気) неба 
і землі (天地), упорядковує простір довкілля, тобто стає на дао-
шлях правильного (正) сприйняття речей та явищ, через що їй 
відкривається суть їх природи і, відповідно, суть її особистої 
природи». До зазначеного додамо, що, за «Шовенєм» 巧 飾 也 [8, 
с. 201], ідеограма 工 передає також ідею вищого рівня майстер-
ності людини в упорядкуванні речей довкілля. 



159

Повне тлумачення ідеї вертикали (│) подано «Шовенєм» [8, c. 9] 
через ідею ідеограми 王: 象 征 着 天 地 人 之 道 也。(Дао-шлях трі-
ади: небо – земля – людина (三) [об’єднаних вертикаллю (│)]). Вер-
тикаль, зокрема, означає верховного правителя (王), який єднає 
тріаду, упорядковує й гармонізує взаємозв’язок між її складовими. 
Таким чином, правитель бере на себе зобов’язання вень-особи (文 
者): упорядковувати взаємозв’язки між п’ятьма першоелементами 
природи. Символом такої особи та її діянь є вертикаль (│).

Таким чином, за результатами поданого семантико-графіч-
ного аналізу ДК та за етимологіями наведених ідеограм-носіїв 
графеми │2, вертикаль ДК можна розглядати як духовно-енерге-
тичну розгортку інь-ян взаємодії речей/явищ. Саме тому є сенс 
вважати, що способи виявлення семантико-графічних характе-
ристик горизонталі та вертикалі ДК можна застосовувати також 
для виявлення семантико-графічних характеристик усіх інших 
графічних елементів ДК і відповідних до них графем ієрогліфів.

Як зазначено вище, перетин серединної горизонталі (卯 — 
酉) та вертикалі (午│ 子) ДК відповідає ідеограмі 十, яка, за «Шо-
венєм», означає чотири головних напрями світу (—為 東 西。│
為南北。) [8, с. 88]. Ці напрями (рис. 5) позначені двома парами 
чотирьох відповідних ідеограм: 南 ―北 (південь – північ)、東 – 西 
(схід  – захід). Точка перетину серединної горизонталі і верти-
калі постає центром (則 四 方 中 央 備 矣。) повноти, гармонії, 
рівноваги (中央 備) [8, c. 88] речей/явищ. 

Отже, з огляду на те, що на ДК розміщено 12 знаків зодіаку, 
воно являє собою модель екліптики (кола-поясу) річного обер-
тання сонця (黄道帯), поділеного на 12 частин, кожну з яких по-
значено знаками зодіаку (за назвами 12 тварин): миша (子), бик 
(丑), тигр (寅), заєць (卯), дракон (辰), змія (巳), кінь (午), овен 
(未), мавпа (申), курка (酉), пес (戌), свиня (亥) (рис. 3, 4). Таким 
чином, згадана точка перетину серединної горизонталі та вер-
тикалі ДК є центром повноти, гармонії, рівноваги (中央 備) [8, 
c. 88] речей/явищ простору сонячної планетарної системи, що 
міститься в зодіакальному колі. 

Проте, зауважимо, що предметом нашого дослідження є про-
стір життєдіяльності людини, представлений такими п’ятьма 
першоелементами природи, як: земля (土), метал (金), вода (水), 



160

дерево (木), вогонь (火), домі-
нантне місце серед яких по-
сідає земля як вмістилище 
чотирьох інших (рис. 3). Че-
рез те, що названі першоеле-
менти, уособлюють усе суще, 
в китайській ієрогліфіці будь 
яку конкретну річ познача-
ють квадратом (口), представ-
леним чотирма головними 
напрямами світу: північ – пів-
день, схід  – захід (田). Ліва та 

права сторони квадрата набули назви – ян та інь сторони. Верти-
кальна риска, що проходить по середині квадрата та ділить його 
на дві (інь та ян) частини, (中) має, вище згадану назву серединна 
вертикаль. Горизонтальна риска (曰), відповідно,  – серединна 
горизонталь (рис. 1). Отже, ДК з вписаним чи описаним квадра-
тами (рис. 1, 2) постає моделлю інь-ян взаємодії речей/явищ і, 
відповідно, моделлю інь-ян взаємодії графічних елементів ідео-
грам, за якими стоять такі речі та явища. 

Таким чином, можна стверджувати, якщо форма перетину 
горизонталі та вертикалі (十) ДК означає упорядкований стан 
речей, то відхилення ( ) від такої форми означатиме їх про-
міжний, поточний, неупорядкований стан. Такий інь-ян стан 
речей передається ідеограмою 乂. Саме тому можемо вважати 
графеми 乀 3, 丿4 (елементи ідеограми 乂) символами проміж-
них станів інь і ян, за взаємодією яких (乂) стоїть природний 
інь-ян-процес упорядкування (十) речей/явищ довкілля. Ін-
шими словами, графема 丿4 означає упорядкований, поточний 
процес розвитку/занепаду ян ( ), а графема 乀 3 – упорядко-
ваний, поточний процес розвитку/занепаду інь ( ).

Аргументом на підтвердження коректності наших способів 
виявлення семантики графем 乀 3, 丿4 може бути етимологіч-
ний аналіз ідеограми 五 , стародавня форма якої ( ) є носієм 
елемента 乂, що складений зі згаданих графем. За «Шовенєм» 

Рис. 5



161

[8, c. 738], смисл ідеограми 五 передано такими ієрогліфічними 
сполученнями:

1) 五行 也 (П’ять першоелементів природи [земля (土), вода (
水), дерево (木), вогонь (火), метали (金)] (рис.3));

2) 二 像 天 地 (Елемент 二 означає небо (верхня риска) і землю 
(нижня риска));

3) 陰 陽 在 天 地 間 交 午 也 (Між небом і землею (二) відбува-
ється сходження /перетин інь-ян ( ) і впорядкування їх вза-
ємодії (交 午));

4) 乂 五如此 (Ідеограма 乂 – аналог ідеограми 五).
Додатковим підтвердженням того, що графеми 乀 3, 丿4 вка-

зують на динаміку розвитку інь і ян, є їх інтерпретація профе-
сором Уеда.

丿4 : 右より 左 に 戻 る 意 (Графема丿4 передає ідею повороту 
справа наліво) [9, с. 45] (III-IV квадрант ДК).

乀3 : 丿の 反対で左より右に戻る意 (Графема 乀3 – антонім гра-
феми

丿4 передає ідею повороту зліва направо) [9, с. 45] (I-II ква-
дранти ДК).

乂 : 丿4 と 乀3との 合字。乂 は 治 め る 意 に 用 い る。(乂 – пере-
тин графем 乀 3, 丿4 передає ідею упорядкування речей/явищ. 

З вище наведеного робимо висновок, що за семантико-гра-
фічними функціями графем 乀 3, 丿4 стоять циклічні процеси 
упорядкованого розвитку/занепаду сил інь і ян. Тому такі влас-
тивості даних графем можна використовувати для моделюван-
ня процесів, що стоять за семантико-графічними структурами 
ідеограм їх (графем) носіїв. 

Зауважимо, що вище поданий спосіб виявлення функцій 
графеми 丿4 може бути застосований для виявлення функцій 
графеми 6. На рис. 6 показано графічний елемент ДК (午子
A), форма якого співпадає з формою графеми 6. Елемент ДК 
(в нашому представленні) означає процес формування/дефор-
мування маси ян ( ). Актуалізація цього процесу відбувається 
в III – IV квадрантах ДК циклічно – уверх-униз (子 ↔ 午) по вер-
тикалі (│), яка суміщена з графічним елементом . До того ж, 



162

зауважимо, що коротка сто-
рона кута 午子A елемента  
відхилена вліво і рухається 
за стрілкою годинника з од-
ночасним переміщенням по 
вертикалі вверх, що означає 
розвиток ян (формування 
маси ян ( ) (у противному 
випадку  – її деформування). 
Рівні формування/деформу-
вання маси інь та маси ян 
представлено на рис. 4 гори-
зонталями: 丑  – 亥、寅  – 戌、
卯 – 酉、 卯 – 申、巳 – 未 і, від-

повідно, точками 1 – 7 на вертикалі 子―午. При цьому коротка 
сторона кута 午子A елемента  ДК (подібно до стрілки годин-
ника) послідовно вказує на знаки 子 – 丑 – 寅 – 卯 – 辰 – 巳 – 
午 – 未 – 申 – 酉 – 戌 – 亥, а вершина кута  одночасно й послі-
довно переміщується вверх по вертикалі від точки 1 до точки 
7 (максимум маси ян) і далі, відповідно, від точки 7 до точки 1 
(максимум маси інь). Таким чином, за графемою  6 (як відпо-
відником графічного елемента  ДК) стоїть ян-процес форму-
вання/деформування речей, що підтверджено етимологіями, 
наприклад, таких ієрогліфів-носіїв цієї графеми (水, 小, 尗, 于, 
寸, 行), а також етимологіями ієрогліфів-носіїв графеми 8, 
вертикальну частину котрої представлено графемою 6.

Отже, як можна бачити з вище наведеного, за семантико-
графічною функцією графеми 6 стоять циклічні процеси 
упорядкованого формування/деформування речей. Тому такі 
властивості даної графеми можна використовувати для моде-
лювання процесів, що стоять за семантико-графічними струк-
турами ідеограм її носіїв. 

Рис. 6



163

Для виявлення семантико-графічних функцій графе-
ми 8 скористаємось вище наведеними властивостями графе-
ми 6, контур якої співпадає з її ( 8) вертикальною частиною. 
За правилами каліграфії, графема 8 є складовою ієрогліфа 
口 (| ＋  + 一), який входить до списку ключів-детермінативів 
за № 30. З етимології цього ієрогліфа відомо, що його основним 
(первісним) значенням є «рот», з яким асоціативно пов’язана 
низка значень ідеограм його (口) носіїв, наприклад, говорити (言) 
→ слово (言) → ім’я/назва (名) → и. т. п. [8, с. 54; 9, с. 336; 5, с. 185]. Це 
вказує на те, що ієрогліф зі значенням «рот» перетворився в ідео-
граму з низкою значень, за якими стоять певні поняття, зокрема 
таке, як «філософський квадрат», який, за даоською моделлю сві-
тобудови (рис. 2), символізує землю, речі, явища.

Ілюстрацією семантичних можливостей графеми 8 може 
служити також омограф аналізованої ідеограми 口 30  – ідео-
грама 囗 31 (ієрогліфічний ключ № 31), яка, як відомо, означає 
квадрат обмеженого простору, наприклад, територію країни 
(国). Таким чином, ідея ідеограми 囗 31 подібно до ідеограми 口 
30 корелює з ідеєю «філософського квадрату» (рис. 1, 2) і, від-
повідно, з таким поняттям, як «функціональний простір» сил 
ян и сил інь (фази ян, інь ДК), в рамках якого (I-IV квадранти) 
формуються/деформуються ян та інь-квадрати речей, явищ. З 
вище поданого можна зробити висновок, що графема  8 (як 
аналог графічного елемента ┐ ДК) означає начало (子) і кінець 
(午) формування ян-квадрату речі (III-IV квадранти ДК) (рис. 
6). В основу такого визначення цієї графеми покладено її пра-
вильна форма, за якою стоїть ян-квадрат сформованої речі. 
Прикладами ілюстрації семантичних можливостей графеми

8 є ідеограми-носії: 高, 月, 网, 册, 巾, 門, 冖.
За результатами проведеного аналізу є очевидним, що за 

семантико-графічною функцією графеми 8 стоять цикліч-
ні процеси упорядкованого формування/деформування ян-
квадрата речі. Тому такі властивості даної графеми можна ви-
користовувати для моделювання процесів, що стоять за семан-
тико-графічними структурами ідеограм її носіїв. 



164

Наступний графічний елемент ДК レ(рис. 6) є відповідником 
ієрогліфічної графеми レ7); водночас, будучи антонімом гра-
фічного елемента  ДК, означає, відповідно, процес формуван-
ня/деформування інь-квадрату (I-II квадранти). Приклади: 根 – 
інь-корінь дерева, 衰 – інь-деструкція речей, 衷 – інь-внутрішнє, 
таємниче, 娠 – інь-вагітність, 娘 – інь-жіночість, 壤 – інь-земля. 
Процес, що його передає елемент レ ДК, здійснюється (в I-II 
квадрантах) циклічно  – вверх-вниз (子 ↔ 午) по вертикалі (│), 
котра суміщена з елементом レ. До того ж відмітимо, що ко-
ротка сторона кута 午 子 В елемента レвідхилена вправо – у бік 
фази інь (I-II квадранти)..

Таким чином можна констатувати, що за семантико-графіч-
ною функцією графеми レ7 стоять циклічні процеси упорядко-
ваної інізації/деінізації речей. Тому такі властивості даної гра-
феми можна використовувати для моделювання процесів, що 
стоять за семантико-графічними структурами ідеограм її носіїв. 

За для виявлення семантико графічних функцій графеми フ 
９ скористаємось схожістю її контуру з контуром графеми 8, 
а також схожістю її нижньої частини 丿 з графемою 丿4. Також 
зауважимо, якщо контур графеми  8 має правильну форму, 
за якою стоїть ян-квадрат сформованої речі, то контур графе-
ми フ９ (зокрема її елемент丿4 указують на процес формуван-
ня/деформування ян-квадрата речі. У випадку формування, 
початок процесу в точці 子 ДК, а кінець формування – в точці 
午, на що вказує горизонталь як верхня межа процесу. І навпа-
ки, у разі деформування ян-квадрата речи, початок процесу в 
точці 午, кінець – у точці 子 (рис.) Таким чином, графема フ ９ 
означає упорядкований процес формування/деформування 
ян-квадрата речі.

Примітка. Гачок графеми  (варіант графеми フ９) означає те ж саме що 
й гачок графеми  8 

Отже, вище наведене може бути свідченням того, що за се-
мантико-графічною функцією графеми フ ９ стоять циклічні 
процеси формування/деформування ян-квадрата речі, що може 
бути використано для моделювання процесів, які стоять за се-
мантико-графічними структурами ідеограм носіїв цієї графеми. 



165

Для виявлення семантико-графічних функцій графеми乚5 
звернемось до її аналогу ∟ – графічному елементу ДК (рис. 6), 
котрий означає початок інізації речей в точці 午, кінець – у точ-
ці 子 (I-II квадранти). Підтвердження такого змісту виявлених 
інь-властивостей графеми 乚5 знаходимо в етимологіях таких, 
наприклад, ідеограм-носіїв: 亡, 凵, 凶. 

За професором Уеда, ідеограма亡 – носій графеми 乚 озна-
чає інь-таємниче, тобто приховане, невидиме и т. п. (隠れた義) 
[9, c. 68]; [8, c. 634].

Ідеограма 凶 означає хаотичний, невизначений (乂) стан ре-
чей (凵は 地 の 陥 落 して い る さ ま。), на що вказує її елемент 
凵 (яма, заглибина, западина тощо) і, відповідно, інь-фазу ДК 
[9, с. 222]. 

Семантику чергової графеми нашого дослідження 10 опо-
середковано семантикою її складових 乚5,  8, з чого випливає 
її значення: «завершений цикл інь (乚)-ян ( ) взаємодії» як ре-
зультат формування ян-квадрата речі (子 C D 午), за ян-фазою 
ДК, і наступного його деформування («інізації»), за інь-фазою 
ДК. Отже, йдеться про побудову інь-ян-квадрата як завершен-
ня життєвого циклу речі/явища (рис. 6). Прикладом підтвер-
дження коректності вище наведених функцій графеми 10 
може бути її носій ідеограма 弓 («лук»), котра, за «Шовенєм», 
передає ідею повноти (弓, 窮也。) завершеності (以近窮遠者) [8, 
с. 639 ]. На це, власне, спирається наше ставлення до функцій 
аналізованої графеми як таких, що можуть використовуватись 
за для моделювання процесів, що стоять за семантико-графіч-
ними структурами ідеограм – її носіїв. 

Наступна в нашому списку графема 11 ( ), будучи подвій-
ним зображенням графеми フ 9, передає ідею послідовно-по-
крокового (крок за кроком) процесу формування/деформу-
вання (フ 9) маси ян (порівняймо 10). За «Шовенєм», означає 
не прямий (опосередкований) прояв енергії ян-ци (気 出 不 能 
直 遂。) [8, с. 203].

Таким чином, результати вище поданого структурного ана-
лізу 11-ти графем показують, що за ними стоять упорядкова-
ні процеси інь-ян взаємодії. Іншими словами, упорядковані 



166

процеси формування/деформування речей. На відміну від 

них, останні три графеми 12, 13, 乙 ( ) 14 означають не-
упорядковані (хаотичні) стани інь-ян взаємодії, тобто хаотичні 
процеси формування/деформування речей. 

Графему乙 ( ) 14 складено з двох частин: верхня , що 
являє собою деформовану графему フ 9 (символізує ян) и ниж-
ня – деформована графема 乚5 (символізує інь). З цього, 
власне, випливає значення аналізованої графеми: «хаотичний 
процес інь-ян взаємодії», що підтверджується її етимологією, 
за професором Уеда: 

乙 ( ) ( ) : 春 の 初 め 草 木 が 牙 を 出 す と き 、陰 気 に 妨 
げ ら れ て 屈 曲 し た さ ま。こ れ より 軋 る 等 の 義 と な る。[9, 
с. 49]. («Паростки при проростанні» (проростаючи, на початку 
весни, деформуються, долаючи опір з боку сил інь). (Знак  
(піктографічна форма ідеограми乙) – являється зображенням 
деформованого паростка). Прикладами підтвердження такого 
значення графеми 乙 є ідеограми-носії: 風 – вітер, 氛 – випаро-
вування, 気 – пара; дух; туман, 忾 – роздратування, 吃 – безлад, 
疙 – хвороба, 乾 – в’янути, занепадати, сохнути (про рослини). 

Примітка. Значення графеми 乙 ( ) ( ) «хаотичний стан інь-ян взаємо-
дії» також виникає із порівняння її форми з формою синусоїди ДК, яка означає 
гармонійний стан інь-ян взаємодії. 

Форма графеми 12 подібна до графем 乀 3, 乚 5, レ7, що 
символізують упорядкований процес розвитку/занепаду маси 
інь. Саме тому ми відносимо її до розряду іньських. Але, зважа-
ючи на графічну форму  , яку можна зіставити з нижньою 
інь частиною графеми 乙 ( ) 14, можна стверджувати, що її 
значення, пов’язане з семантикою останньої, а саме, «хаотич-
ний процес розвитку сил інь». 

Графема 13, за своєю графікою подібна до графем 6,  8, 
フ9, що символізують упорядкований процес розвитку сил ян. 
Тому її можна віднести до розряду янських, але, беручи до уваги 



167

графічну форму , яку можна зіставити з верхньою ян части-

ною графеми 乙 ( ) 14, можна стверджувати, що її значення, 
пов’язане з семантикою останньої, а саме, «хаотичний процес 
розвитку сил ян». Підтвердженням може бути, наприклад, но-
сій цієї графеми – ідеограма 犭(犬) «собака», смисл котрої «Шо-
вень» [8, c. 473/898] подає так: 1) 犬有五趾、四 趾着地、另一趾不
着。(У собаки 5 стоп (ніг): 4 стопи (ноги) – у пригоді, а одна – не в 
пригоді); 2) 看犬这个字形、如同画的狗。(Доглядати собаку озна-
чає стримувати (тримати в рамках) (画)). На це, зауважимо, ука-
зує також елемент 句 ідеограми 狗 («упорядкування (勹) речей 
(口). Таким чином, графему 13 можна вважати носієм таких 
значень, як «безлад», «метушня», «хаос» тощо в їх ян-іпостасі.

Отже, результатом проведеного дослідження є підтверджен-
ня думки, що даоські світоглядні ідеї та принципи є засадничи-
ми у становленні китайської ідеографії як мовного системно-
структурного утворення. Головним аргументом такого підтвер-
дження є виявлення семантичних зв’язків між графемами іде-
ограм та графічними елементами (конструктами) Даоського 
кола як моделі світобудови в китайській онтології.

У результаті зіставлення 14 простих графічних елементів іде-
ограм китайського письма з графічними конструктами Даось-
кого кола встановлено, що перші й другі мають ідентичні графі-
ку та семантику. Ідентичність першої є очевидною. Ідентичність 
семантики полягає в тому, що ієрогліфічні графеми так само як 
графічні конструкти ДК є носіями інь-ян/ян-інь енергетичних 
властивостей речей та явищ, що підтверджено результатами 
нашого дослідження, в основу якого покладено матеріали «Шо-
веня». Таким чином отримано можливість здійснювати семан-
тико-графічне структурування ієрогліфів за для моделювання 
процесів, що передаються їхньою графо-семантикою.

У такому контексті цікавим з наукової точки зору може бути 
представлення 14 ієрогліфічних графем аналогами графічних 
елементів-конструктів ДК, за якими стоять інь-ян процеси 
життєдіяльності всього сущого (зародження → породження → 
формування → занепад → завершення життєвого циклу) → по-
чаток нового циклу и т. д.. Тобто такі процеси життєдіяльності 



168

речей і, відповідно, людини можна моделювати за допомогою 
14 ієрогліфічних графем як аналогів конструктів ДК. 

Як зазначено вище, інь-ян процеси життєдіяльності всього 
сущого представлено чотирма квадрантами ДК, котрі являють 
собою чотири етапи життєвого циклу. Продемонструємо це на 
прикладі інь-ян процесів такого циклу зернини рослини. 

Перший етап  – зернина, потрапивши в землю [с причини 
її деструктивного інь-потенціалу (III-IV квадранти ДК)] із ян-
стану переходить (乀) в інь-стан ( ), в якому накопичується ян-
потенціал (○) зародження нової зернини (I-II квадранти ДК).

Другий етап  – зародження ( ) нової зернини як початок її 
формування (переходу в ян-стан ( ) (перехід із II квадранта у 
III квадрант ДК).

Третій етап – формування й розвиток (丿) зернини у ян-стані 
( ) (III-IV квадранти ДК) з одночасним накопиченням деструк-
тивного інь-потенціалу (●). 

Четвертий етап – завершення ( ) процесу ян-формування 
й розвитку (丿) зернини та накопичення в ній деструктивного 
інь-потенціалу (●) (IV квадрант ДК). 

Висновки. Головною новацією проведеного дослідження 
є звернення автора до оригінальних китайських та, частково, 
японських джерел етимологій ієрогліфів китайської писем-
ності, по-перше, за для виявлення семантико-графічних влас-
тивостей їхніх графем та графічних конструктів ДК; по-друге, 
за для доведення ідентичності їхніх семантико-графічних влас-
тивостей. Власне, це було покладено в основу порівняльного 
аналізу і постало головним аргументом доведення коректності 
результатів дослідження. 

Цінність отриманих результатів полягає в розширенні знань 
про місце і роль китайської ідеографії, по-перше як про уні-
кальний засіб збереження й передачі інформації, пов’язаної з 
культурою Китаю; по-друге, як про високо ефективний мовний 
засіб вирішення проблеми адекватного сприйняття і розумін-
ня китайського писемного тексту будь якого ступеня давності 
та складності; по-третє, що випливає з предмету та результатів 



169

даного дослідження, це можливість задіяти ієрогліфічну гра-
фіку і самі ієрогліфи для моделювання процесів, явищ природі, 
що стоять за семантико-графічними конструкціями ідеограм 
китайського письма. Власне тому в основу основ методології 
китаєзнавчих досліджень ми покладаємо нижче подане визна-
чення поняття «вень-культура» (文), що випливає з канонів да-
оського та конфуціянського вчень. 

1. Опанування людиною інь-ян культури (文) ідеограм ієро-
гліфічного тексту (文字).

 2. Опанування нею інь-ян культури (文) речей, явищ. 
3. Упорядкування в свідомості людини інь-ян «хаосу ре-

чей, явищ» (乂), тобто усвідомлення нею суті речей через вень-
культуру, що, як зазначалось, покладено в основу методології 
дослідження і аргументації коректності його результатів. 

 Засобом реалізації цих положень вень-культури, як доводи-
лось вище, можуть бути 14 ієрогліфічних графем як елементи 
графічної системи китайської писемності стилю кайшу. У на-
шому дослідженні ці графеми виконують роль курсорів-мар-
керів, що відслідковують кількісно-якісну динаміку «життєді-
яльності» речей/явищ подібно до графічних конструктів ДК, 
за функцією котрих стоять інь-ян-процеси життєдіяльності 
всього сущого (萬物). Це означає, що існує можливість моделю-
вання таких процесів за допомогою ідеографічних кодів, до 
яких ми відносимо 14 досліджуваних графем китайської ієро-
гліфічної писемності. Нижче представлено список таких кодів, 
визначених в результаті проведеного дослідження. 

  
Графеми ієрогліфів як аналоги графічних 
конструктів даоського кола (ДК) (тайцзі (太極)) 

 
 

 1) інь-стан/інь-маса речей; 
↓ 2) завершений цикл розвитку речей; 3) «інізація», наро-

щення інь-маси/інь, деструкція речей (за стрілкою (↓) годин-
ника, I-II квадранти ДК) 

 1) ян-стан/ян-маса речей; 



170

↑ 2) ян-формування/розвиток речей; 3) «янізація», наро-
щення ян-маси речей (за стрілкою (↑) годинника, III-IV ква-
дранти ДК)

1. ── ↨ горизонтальна розгортка інь-ян взаємодії і, відповід-
но, рівень розвитку (↑) / занепаду (↓) речі (丰) 

2. │ ↨ вертикальна розгортка інь-ян взаємодії і, відповідно, 
розвиток (↑) / занепад (↓) (丰) речі) 

3. 乀 ↨ інь-упорядкований процес «інізації» (↓) /«деінізації 
(↑) речі (за стрілкою (↓) годинника – нарощення маси інь речі, 
проти стрілки (↑) годинника  – зменшення маси інь речі, I-II 
квадранти ДК) 

4. 丿↨ ян-упорядкований процес «янізації» (↑) / «деянізації» 
(↓) речі (за стрілкою (↑) годинника  – формування речі /проти 
стрілки (↓) годинника – деформування речі, III-IV квадранти ДК)

5. 乚 (∟) ↓ межа нарощення (↓) маси інь, формування «інь-
квадрата» речі (за стрілкою годинника (↓), I-II квадранти ДК) 

6. ↨ початок формування (↑) / завершення деформування 
(↓) ян-квадрата речи ( ) (за стрілкою (↑) годинника / проти 
стрілки (↓) годинника, III-IV квадранти ДК) 

7. レ ↨ завершення нарощення (↓) маси інь / початок змен-
шення (↑) маси інь (↑) (за стрілкою (↓) годинника / проти 
стрілки (↑) годинника, I-II квадранти ДК) 

8. ↑  – межа формування ян-маси речі; сформованний ян-
квадрат речі (за (↑) стрілкою годинника, III-IV квадранти ДК) 

9. ↑ フ ( )  – межа формування ян-маси; процес форму-
вання ян-квадрата речей (за стрілкою (↑) годинника, III-IV ква-
дранти ДК) 

10.  цикл інь-ян взаємодії речей/явищ (弓, 己) (I-IV ква-
дранти ДК)

11.  ↑ процес послідовного формування ян-квадратів ре-
чей (フ11 +フ11) (за стрілкою годинника (↑), III-IV квадранти ДК 

12.  ↨ інь-хаотичний процес «інізації» (↓) / «деінізіції» (↑) речей 
(за стрілкою (↓) / проти стрілки (↑) годинника, I-II квадранти ДК) 

13. ↨ ян-хаотичний процес «янізації» (↑) / «деянізації» 
(↓); формування/деформування речей (за стрілкою (↑) / проти 
стрілки (↓) годинника, III-IV квадранти ДК)



171

14. 乙 ( ) хаотичний процес інь-ян взаємодії ( 15 + 14) 
(I-IV квадранти ДК)

○ – накопичений ян-потенціал (I-II квадранти ДК) 
● – накопичений інь-потенціал (III-IV квадранти ДК) 

 （太極）
字引 (словник)
漢字の線 (риски ієрогліфів (графеми))
線画の成分 (графічні елементи) 
陽気体 (ян-стан речей) 
陰気体 (інь-стан речей)
形成体 – (формування речей)
物体 / 物 (річ) 
変形体 – (деформування речей) 
陽化 (янізація)
変陽化 (деянізація) 
 陰化 (інізація)
変陰化 (деінізація)
レーベル (рівень)
── (горизонталь) (水平線)
│ (вертикаль) (垂直線)
順序発展 (упорядкований розвиток)
順序破壊 (упорядковане деформування, деструкція)
陰質量 (маса інь)
陽質量 (маса ян)
陰・陽一回循環（サイクル）(інь-ян цикл)
順序のない陰高揚または 減 退 もの 
(хаотичний процес зміцнення/ослаблення інь) 
蓄積した陰ポテンシャル (накопичений потенціал инь) （ちく

せき）
陽 位 相 (い そう) – фаза ян  →  ← 陰位 相 (い そう) – фаза 

інь 
陰・陽との相互作用 (інь-ян взаємодія)
 さよう 
陰・陽同等 (対等) – інь-ян-парітет (八、人) 



172

陰 優 位 (ゆうい)  – домінування інь (い ん・すぐ れ), напри-
клад, 入 , 女 , 母 ,ヒ , ム , 比

陽 優 位 (ゆうい) – домінування ян（よ う・すぐ れ）, напри-
клад, イ, 力 , 刀 , 勹 , 口 , 夕, 月

ЛІТЕРАТУРА
1. Большой китайско-русский словарь / под ред. И. М. Ошанина. – 

М., 1983, ТТ. 1 – 4.
2. Резаненко В.Ф. Элементы семантико-графической системы ие-

роглифической письменности / В. Ф. Резаненко. – К., 1988. – 354 с.
3. Резаненко В.Ф. Семантические элементы знаков иероглифичес-

кой письменности / В. Ф. Резаненко. – К., 1989. – 355 с.
4. Резаненко В.Ф. Формально-змістові взаємозв’язки елементів 

сучасної ієрогліфічної писемності: дисерт. на здобуття наук. ступеня 
докт. філол. наук: спец. 10.02.15 «Загальне мовознавство» / Резаненко 
Володимир Федорович; Київський ун-т ім. Тараса Шевченка. – К., 1996. 

КИТАЙСЬКІ ТА ЯПОНСЬКІ ДЖЕРЕЛА 
ЕТИМОЛОГІЙ АНАЛІЗОВАНОГО ІЄРОГЛІФІЧНОГО МАТЕРІАЛУ
5. Кобаясі С. Сінсен канва дзітен (Новий китайсько-японський 

словник ієрогліфів) / С. Кобаясі. – Токіо, 1995. – 1235.
6. Лань Янь. Ханьюй дацзи д’янь (Великий китайський словник іє-

рогліфів) / Лань Янь. – Китай, Ченду, 1989.
7. Сімура І. Кодзіен (Японський енциклопедичний словник) / І. Сі-

мура. – Токіо, 1980. – 2448 с. 
8. Сюй Шень. Шовень цзецзи (Етимологічний словник ієрогліфів) / 

Сюй Шень. – Шанхай, 1986. – 867 с.
9. Уеда М. Сіндайдзітен (Новий великий словник ієрогліфів) / М. 

Уеда. – Токіо, 1993. – 2776 с.

Annotation
The article is based on basic ideas and theoretical principles of our article 

« The Tao circle as a model of semantic graphic structurizing the hieroglyphs 
of style Kaishu», published in the scientific collection «Ukrainian Oriental 
Studies», Record 6. This article dwells upon the modeling principles of 
hieroglyphics’s semantic graphic structures of the mentioned style on the basis 
of yin-yang structure of the Tao circle.

Key words: Tao circle, macrocosm, microcosm, yang mass, yin mass, yang 
potential, yin potential, yin-yang-interrelation, yang state, yin state, culture 
wen, Taoist concept of the universe, five primary elements of nature.



173

ЛЮДИНА, ЗА «ШОВЕНЕМ», 
В ОНТОЛОГІЧНОМУ КОНТЕКСТІ 

КАНОНІВ «ЛУНЬ ЮЙ» ТА «ДАО ДЕ ЦЗІН»

М. О. УШАКОВ 
Київський університет імені Бориса Грінченка

Онтологія – філософське вчення про 
принципи буття як основи існування

світу і місце людини в ньому
/М. Хайдеггер/ 

Статтю присвячено інтерпретації поняття 人 (людина), за «Шо-
венем», в онтологічному контексті канонів «Лунь юй» та «Дао де цзін» 

Ключові слова: людина, антропогенез, космогенез, дао, гуманність, 
мораль, духовність, небо, земля 

В основу методології дослідження ми покладаємо ідеї, що їх 
передає ідеограма 人 (людина), за «Шовенєм», а саме:

1) людина уособлює найкраще в природі Неба й Землі (人 者 
天 地 之 性 最 貴 者 也);

2) людина – дзеркало добродійності Неба й Землі (人 者 其 天 
地 之 徳);

3) на людині сходяться ян-Неба та інь-Землі (陰 陽 之 交);
4) людина – носій животворної енергії всього сущого (五 行 

之 秀 気 也); 
5) людина – серце (душа) Неба й Землі (人 者 天 地 之 心 也);
6) лише людина одухотворює Небо й Землю (惟 人 為 天 地 之 心); 
7) людина здатна гармонізувати взаємини Неба й Землі (能 

與 天 地) [6, 7].
Розглянемо подані тези «Шовеня», в яких можна побачити 

ознаки як космогенності дао Лао цзи так і антропогенності дао 
Конфуціц, які сходяться на людині як носії першої і другої. 



174

* В основу смислу першої тези («людина уособлює найкраще 
в природі Неба й Землі») покладено ідеєю ідеограми 貴 (гуй), 
представлену такими смисловими значеннями, як «високо 
цінне», «достойне» тощо. Тобто йдеться про людину як «краще 
творіння» Неба та Землі. Сказане, ілюстровано етимологією 
ідеограми 貴: 艸 編 盛 土器 (посудина (器), наповнена (編盛) да-
рами землі (艸) під час жертвопринесення на честь духів землі. 
Зрозуміло, що за цім стоїть людина, щирість намірів якої уосо-
блюється підкреслюється ритуальними діями та предметами, 
що їх опосередковують [7, с. 560].

* Ключовою ідеограмою наступної тези (2) є 徳 (де), що пе-
редає ідею 

升: 十合也。(«десять мір», або «десять вимірювань» як сим-
вол безкінечного (千) послідовного (丿) процесу наповнення (
合) – формування – розвитку – упорядкування (十) речей), що є 
ознакою людської де-добродійності.

 За таким контекстом, ідеограма 憄 (де) (з огляду на її скла-
дові) набуває такого змісту: життєдіяльність (彳) людини, яка 
крок за кроком (彳) наближається до правильного (十) бачен-
ня (сприйняття) (目) серцем (інтуїтивно) (心) приховану суть (∟) 
речей. Саме така спроможність і, разом з цим, чеснота людини 
постають чинником її добродійності де, за якою людина стає на 
дао-шлях розкриття свого природного потенціалу й суті при-
роди речей довкілля.

* Суть тези «на людині сходяться ян-Неба та інь-Землі (陰 陽 
之 交)» полягає в тому, що людина, за даосизмом, наслідуючи 
дао землі та неба, уособлює все суще, породжене ними й пред-
ставлене інь (陰) та ян (陽)-іпостасями дао.

 * Теза «людина  – носій животворної енергії (気) всього су-
щого (五 行 之 秀 気 也)», як можна бачити, перегукується з по-
передньою тезою, ілюстрацією чого є ідеограма 五 (у) – символ 
п’яти першоелементів природи (вода, рослина, вогонь, земля, 
метал), за якими стоїть усе суще, що своєю чергою уособлюєть-
ся людиною. З цього, власне, випливає образ людини як «носія 
животворної енергії всього сущого». Ілюстрацією цього є іде-
ограма 気 (ці) (що міститься в даній тезі), яка, за своєю етимо-
логією, передає ідею випромінювання (气) внутрішньої енергії 



175

речей і, зокрема, людина, хаотичний стан якої (乂) вона здатна 
упорядковувати. 

* Ідея тези (5) «людина – серце й душа Неба й Землі», випли-
ває зі змістів вище наведених тез «Шовеня», та презентується 
ідеограмою 心 (xīn) (серце), означає положення людини посе-
редині між небом і землею та виконання нею функції посеред-
ника, який єднає й гармонізує взаємини цих стихій через уосо-
блення всього сущого, породжуваного ними. 

* Смисл тези (6) «лише людина одухотворює Небо і Землю» (惟 
人 為 天 地 之 心) повністю збігається зі змістом попередньої тези, 
передусім через те, що не лише уособлює духовне всього сущого, 
породженого взаєминами ян Неба та інь Землі, а й здатна розкри-
вати суть природи речей, явищ й свідомо діяти за їх природою.

* Смисл тези (7) людина здатна гармонізувати взаємини 
Неба й Землі (能 與 天 地) випливає зі смислів усіх попередніх 
тез, оскільки саме через уособлення всього сущого, породже-
ного Небом та Землею, та через згадані чесноти й принципи 
людина може брати на себе обов’язок по упорядкуванню інь-
ян-простору Піднебесної.

На жаль, нам відома незначна кількість джерел, на основі 
яких можна відновити первісний дух конфуціянського та даось-
кого вчень. Ми не можемо поки що скористатися в повній мірі 
працями видатних філософів Китаю  – коментаторів настанов 
Конфуція, поданих в «Лунь юй». Не можуть бути тут на сто відсо-
тків у пригоді канонічні тексти, оскільки, як зазначає проф. Ка-
рапетьянц, «…їхня співзвучність вченню Конфуція неодноразо-
во піддавалась сумніву, і взагалі внесення положень канонічних 
книг в конфуціянство, вочевидь, є ханським нововведенням» [1].

Отже, поки що залишається спиратись власне на «Лунь юй», 
«Дао де цзін» та «Шовень», автентичність яких не викликає сум-
нівів. Наведемо й прокоментуємо кілька прикладів з конфуці-
янського та даоського канонів та зіставим їх з розглянутими 
вище висловами «Шовеня», адресованими людської постаті.

1. Учитель сказав:
«Учитися й час від часу повторювати вивчене– хіба не в цьо-

му радість? Друг прийшов здалеку  – хіба це не задоволення? 



176

Люди не впізнають його, а той не ображається – хіба це не бла-
городний муж?» [4].

Саме в цій фразі закладена найголовніша думка вчення 
Конфуція, суть якої полягає в тому, що кожна людина може 
бути щасливою, але для цього треба попрацювати. Радість, як 
і щастя, само не приходить, хоча вони в руках самої людини. 
Підтвердженням сказаного є вислів «Шовеня» (4) стосовно по-
тенційних можливостей людини, а саме: «людина – носій живо-
творної енергії всього сущого (五 行 之 秀 気 也)».

У конфуціанстві «благородний муж»  – це нормативна осо-
бистість, високо моральна й гуманна людина. Чеснотами такої 
людини має володіти, передусім, правитель Піднебесної. Тому 
поняття «благородний муж», «правитель», «державотворець»

«Мало тих людей, які, будучи шанобливими до батьків і по-
важаючи старших братів, полюбляють виступати проти вищих. 
Зовсім нема таких людей, які не полюбляють виступати проти 
вищих, але полюбляють сіяти смуту. Коли благородний муж 
прагне основи [гуманності], йому відкривається правильний 
[дао] шлях. Такою «основою» є шанобливість до батьків і повага 
до старших братів» [5]. 

Отже, в цьому вислові йдеться про конфуціанську гуман-
ність жень (仁) в широкому сенсі цього слова, тобто антропо-
генному та космогенному [3]. Жень в антропогенній іпостасі  – 
найважливіша етико-філософська категорія конфуціанства. 
Гуманність, у Конфуція, постає, по-перше, характеристикою сі-



177

мейних відносин що існують між батьками та дітьми, між бать-
ками, правителями й чиновниками, друзями; i, по-друге, між 
людьми взагалі [3]. Наприклад, за ідеограмою 弟ді (молодший 
брат) стояла така конфуціанська моральна норма буття общини, 
як шанобливе ставлення молодших до старших [3]. У такому ви-
падку ієрогліф 仁 означає двох (二) осіб (人~イ), гармонія взаємин 
між якими подібна до гармонії взаємин між небом та землею. 

Що стосується космогенного характеру гуманності жень, тут 
мова йде про людину (人~イ), яка, через наслідування законів 
неба і землі (二) (як абсолютних зразків), стає на дао-шлях роз-
криття суті особистої природи, таланту тощо, і своїм прикла-
дом сприяє іншим такому становленню. Саме в цьому полягає 
суть конфуціанської гуманності жень. Отже, конфуціанське 
поняття жень, в онтологічному смислі, корелює з усіма зазна-
ченими в «Шовенє» характеристиками людини. 

Термін 孝 сяо є не менш важливим ніж інші, адже його трак-
товано як «шанобливість до батьків», «вірність батькам», «слу-
жіння батьківській волі» тощо. Дотримання цього принципу – є 
ознакою усвідомлення людиною відповідного, саме, їй місця в 
людському середовищі, що постає необхідною умовою стабіль-
ності в конфуціянському суспільстві [3].

Рольова функція поняття дао (道), що міститься у вище по-
даному тексті «Лунь юй», перегукується й корелює з такими, 
що містяться у текстах «Дао де цзін», адже є основоположною 
у визначеннях та інтерпретаціях будь яких категорій релігійно-
філософських учень Китаю, оскільки за поняттям дао стоять 
такі значення, як «мораль», «принцип», «життєвий шлях» тощо 
[3]. Подамо кілька дотичних прикладів з даоського Канону.

道可道、非常道。… 故常无、欲以观其妙; 常有, 欲以观其徼。

(Дао-життєвий шлях, який легко долається, не є істинним 
шляхом; тому той, хто не має пристрастей, бачить його (дао) 
таємницю. А той, хто має пристрасті, може бачити лише його 
(дао) ознаки). 



178

«Пристрасті»  – це передусім, егоїстичні, матеріальні праг-
нення людини, що зводяться до задоволення фізіологіч-
них потреб, дріб’язковість яких затуманює розум, робить її 
рабою речей. Через це унеможливлюється гармонія між тілом 
і духом, між внутрішнім духовним та зовнішнім матеріальним, 
що саме є запорукою щастя. 

Отже, вище наведене може бути підставою для визначення 
смислу ідеограми 道 (дао) через значення її складових, а саме: 
життєвий шлях (дао) людини – це її цілеспрямований, правиль-
ний шлях (辵 = 彳+止) до вищого (ハ) рівня (一) виявлення її осо-
бистого (自) природного потенціалу. Зауважимо, що на такий 
шлях здатна стати і його реалізувати людина, що володіє де-
добродійністю (憄), за якою стоїть правильне (十) бачення (усві-
домлення) (目) суті (∟) речей серцем (心) [6, 7]. За для набуття ста-
ну де людина має оволодівати, наприклад, такі чесноти, як:

直 – прямота;
精 – духовна чистота;
忠 – неупереджене ставлення до речей (щиросердя);
中 – серединність (урівноваженість);
行 – поміркованість (дій, думок) [1].
Саме за таких умов відбувається очищення свідомості люди-

ни, одухотворення її внутрішнього світу, що віддзеркалюється 
вище наведеними 5-ю та 6-ю тезами «Шовеня». 

За даосизмом, «довершено мудрий, наслідуючи вчення, надає 
переваги «недіянню» увей (無為) та не користується словами; не 
змінює природний стан речей; творячи, не володіє твореним; ді-
ючи, не докладає зусиль; вдало завершуючи щось, не гордиться. 
Через те, його заслуги не можуть бути відкинутими» [8]. У певному 
сенсі – це перетворення людиною її внутрішнього світу через про-
тиставлення реаліям зовнішнього світу. Саме цим «недіяння» від-
різняється від «діяння». Це не є повною відсутністю дій, це, так би 
мовити, внутрішня дія, що замінює зовнішню [2]. Ідея «недіяння» 
тісно пов’язана з ідеєю дії заради дії. Якщо ти живеш теперішнім 
моментом і дієш спонтанно, то тебе мало цікавить результат дії. Але 



179

саме безпристрасність цієї дії робить її благою. Хто не боїться втра-
тити користь для себе, той не здійснить злого вчинку [2].

 «Здійснювати вчення без слів» означає , що вчителю потріб-
но доводити правдивість своїх слів не логічними аргументами, 
а демонстрацією своїх реальних можливостей, свого щастя й 
радості [2]. 

«Творячи, не володіє твореним». Істинне саморозкриття не 
сумісне з ідеєю володіння власністю (речами). Власність  – це 
також титули, погляди, досягнення й якості, окрім власне ре-
чей. Довершено мудрий замість того, щоб намагатися щось 
мати, намагається просто чимось бути. Тому йому не зашкодить 
публічне приниження або відбирання його власних речей. А те, 
що для нього є справді цінним відібрати неможливо [2].

Таким чином, цей вислів віддзеркалює суть даоської де-
добродійності людини, яка крок за кроком (彳) наближається 
до правильного (十) бачення (сприйняття) (目) серцем (інтуї-
тивно) (心) приховану суть (∟) речей.

Висновки. Як можна бачити з вище наведеного, інтерпре-
тації «Шовенєм» ідеограми 人 (людина) цілковито пов’язані з 
суттю висловлювань Конфуція та ідей Лао цзи стосовно місця і 
ролі людини в соціокультурному просторі Піднебесної. Зважимо 
на те, що перші шість тез «Шовеня» презентують космогенність 
дао Лао цзи, проте є очевидним їх органічний зв’язок з сьомою 
тезою, що акцентує на антропогенності дао Конфуція, адже кон-
фуціянська ідея про здатність людини гармонізувати взаємини 
Неба й Землі (能 與 天 地), випливає зі змісту шести перших. Тоб-
то можна стверджувати, що за акцентами всіх семи тез «Шове-
ня» стоять релігійно-філософські і відповідні морально-етичні 
чинники формування конфуціянської гуманної людини жень 
(仁), яка, наслідуючи принципи Неба та Землі, як ідеальні зраз-
ки, упорядковує життєвий простір. Таким чином, своєрідний ан-
тропоцентризм обох учень постає одним з головних чинників їх 
синкретизму, підтверджених «Шовенєм», зауважимо, майже че-
рез шість століть після заснування конфуціянської школи.



180

ЛІТЕРАТУРА
1. Духовність, мораль, етика традиційних суспільств Далекого 

Сходу/ Хамагуті Е., Резаненко В. Ф.; Полюшкова А. та ін. За ред. Реза-
ненка В. Ф. – К: НаУКМА, Видавничий дім «Києво-Могилянська Ака-
демія», 2007.–294 с.

2. Комментарий к Дао дэ цзин /Николай Свободный, Николай 
Шавеко. http://zhurnal.lib.ru/s/shaweko_n_a/kommentarijkdaodeczin.
shtml

3. Переломов Л. С. Лунь юй, Конфуций о человеке/ Л. С. Перело-
мов Москва: «Восточная литература» РАН 2000.

4. Переломов Л. С. Конфуций. Лунь-юй / Переломов Л. С.  – М.: 
Восточная литература, 1998. – 590 с.

5. Резаненко В. Ф. Концепт чжесюе (哲学 (學)) як відображення сві-
тоглядних принципів релігійно-філософських учень Китаю. http://
www.sinologist.com.ua/ukr/ukr_pers_rezanenko.html

6. Сюй Шень, Шовень цзєцзи (Етимологічний словник ієрогліфів) 
/ Сюй Шень. – Шанхай, 1986. – 867 с.

7. Сюй Шень, Шовень цзєцзи (Етимологічний словник ієрогліфів) 
/ Сюй Шень. – Чженчжоу (пров. Хенань), 2002. – 1469 с.

8. Юрчук В. В. Лао-цзы / Юрчук В. – Минск: Современное слово, 
2004. – 223 с.



181

ДОПОВІДІ ПРОФ. В. РЕЗАНЕНКА 
В ЛАНЧЖОУСЬКОМУ УНІВЕРСИТЕТІ (КНР)

(22-26 жовтня 2017 року)

  

ЛЮДИНА – СУСПІЛЬСТВО – ДЕРЖАВА 
ЯК СОЦІОКУЛЬТУРНА ТА СОЦІАЛЬНО-ПОЛІТИЧНА 

МОДЕЛЬ ОРГАНІЗАЦІЇ КИТАЙСЬКОГО СУСПІЛЬСТВА
(«人-社会-国 家 » 是中国的文化-社会-政 治 模 式)

Школа Конфуція Київського університету імені Бориса 
Грінченка розпочала свою науково-дослідну діяльність за ма-
теріалами сучасних соціально-політичних подій в Китаї. Це 
пов’язано, насамперед, з напрямом діяльності Школи: «Люди-
на – суспільство – державність у Китаї». 

Джерелом витоків цієї тріади, як моделі розбудови держав-
ності в Китаї, є державотворчі ідеї Конфуція, розвинені його 
послідовниками, и удосконалені сучасною соціально-філософ-
ською думкою та практичною діяльністю китайського народу. 

Передусім, кілька слів про одну принципову особливість Шко-
ли Конфуція. В своїх дослідженнях вона орієнтується на китай-
ські оригінальні тексти (передусім – класичні) як основні джере-
ла знань про особливості й специфіку китайської культури. 

Головним способом розв’язання проблеми адекватного ро-
зуміння таких текстів є розкриття суті ідей ієрогліфів, за якими 
стоять певні елементи традиційної культури Китаю, картини 
світу китайської мови тощо.

Китайський ієрогліф – це не лише слово, як воно подано в 
європейській мовній традиції, а й як ідеограма, графіка якої 
передає смисли елементів китайської культури, зокрема ідей, 
понять релігійно-філософських учень Китаю. Отже ієрогліфи 



182

китайського тексту постають своєрідними образними мовни-
ми та культурними кодами. 

Таким чином, ми ставимось до китайського оригінального тек-
сту як до системно-структурного утворення, за ідеограмами якого 
стоять елементи китайської культури, традиції якої формувались 
під впливом світоглядних принципів філософських учень Китаю.

Повертаючись до згаданого вище ключового акценту нашої 
доповіді, а саме – «Людина – суспільство – держава», зауважи-
мо, що він кореспондує з ключовою тезою 18-го з’їзду КПК, а 
саме, «Необхідно свідомо вважати людину основою основ ре-
алізації наукової концепції розвитку китайського суспільства»

必 须 更 加 自 觉 地 把 以 人 为 本 作 为 深 入 贯 彻 落 实 (實) 科 学 
发 (發) 展 观 (觀) 的 核 心 立 场 (場) 

Зауважимо, що розуміння цієї тези в китаємовному контек-
сті може бути проблематичним, адже відомо, що за ієрогліфіч-
ними словами стоять картини світу, сформовані в свідомості 
людини-носія традицій китайської культури. Саме тому, розу-
міння багатьох понять носіями європейських культур та носі-
ями китайської культури може бути принципово різним. Наве-
демо приклади з положень 18-го з’їзду. 

1) 中 华 民 族 伟 (偉) 大 复 兴 (興) (відродження китайської нації); 
2) 探 索 民 族 复 兴 (興) 道 路 (пошук шляхів відродження нації);
3) 文 化 是 民 族 的 血 脉，是 人 民 的 精 神 家 园 (культура – 

пульс наці та її духовне джерело);
4) 人 民 思 想 道 德 素 质 (質) (ідейно-моральні якості нації);
5) 人 民 精 神 世 界 (духовний світ народу);
6) 精 神 文 明 (духовна культура людини та суспільства); 
7) 人 与 (與) 自 然 和 谐 发 (發) 展 (гармонійний розвиток лю-

дини і природи);
8) 解 放 思 想 (розкріпачення свідомості людини); 
9) 求 真 (眞) 务 (務) 实 (實) (прагнення істини); 
10) 精 神 实 (實) 质 (質) (духовна сутність людини
11) 民 族 命 运 (運)、人 民 幸 福 (доля нації); 
12) 和谐社会 (гармонійне суспільство) 
13) 社 会 主 义 (義) 精 神 文 明 和 物 质 (質) 文 明 (соціалістична 

духовна та матеріальна культура); 
14) 民 族 精 神 (національний дух);



183

15) 公 民 道 德 (громадянська мораль);
16) 社 会 主 义 (義)道 德 (соціалістична мораль); 
17) 中华传 (傳) 统美德 (моральні традиції китайської нації);
18) 增 强 自 我 净 化、自 我 完 善、自 我 革 新、自 我 提 高 能 力 

(самоочищення, самовдосконалення, самообновлення); 
19) 正 确 的 世 界 观 (觀) (правильне світосприйняття). 
Як зазначено вище, діяльність Школи Конфуція в Україні 

спрямовано на вивчення особливостей соціокультурної та со-
ціальо-політичної моделей організації китайського суспільства. 
В основу методології дослідження ми покладаємо традиційно-
гуманне ставлення китайської філософської думки до людини. 
Але, оскільки така людна є носієм світоглядних та морально-
етичних принципів релігійно-філософських учень Китаю, вона 
тривалий історичний час була суб’єктом побудови конфуціян-
ського цивілізованого суспільства, що, на нашу думку, знайшло 
своє місце й в розбудові сучасного китайського суспільства. 

Отже, наша Школа Конфуція в історично-філософському 
контексті досліджень звертається до поняття «людина» (人), 
що побутує в даоському та конфуціянському вченнях і подано в 
«Шовене» (説文解字注) за такими сентенціями: 

1) 人 者 天 地 之 性 最 貴 者 也 (людина – краще творіння Неба 
й Землі);

2) 人 者 其 天 地 之 徳 (людина уособлює де-добродійності 
Неба й Землі);

3) 陰 陽 之 交 (вона – плід взаємин інь-землі та ян-неба);
4) 五 行 之 秀 気 也 (людина гармонізує усе суще);
5) 人 者 天 地 之 心 也 ・天 地 之 心 謂 之 人 (вона душа і дух 

Неба та Землі).
З вище наведеного випливає такий філософський смисл по-

няття «людина»:
1) людина  – це інь-ян (人)-антропна складова космогонич-

ної тріади «небо – земля (二) – людина (人)», тобто вона постає 
суб’єктом гармонізації зв’язків між небом и землею (工, 天); 

 2) людина (人物) – це інь-ян (人)-антропна складова всього 
сущого (物) .

З огляду на вище зазначене, стає зрозумілим, чому 18-й з’їзд 
КПК відводить людині головне місце в концепції розбудови в 



184

Китаї гармонійного (和) суспільства. Це підтверджено, напри-
клад, такими тезисами з’їзду:

– однією з цілей КПК є відродження китайської нації (中 华 
民 族 复 兴 (興)) через гармонізацію суспільних взаємин; 

– людина  – основа основ доктрини розбудови соціалізму з 
китайською специфікою (特色);

– народ  – суб’єкт (主体) політичної діяльності китайської 
держави. 

Зауважимо, що вище цитоване відповідає трьом принци-
пам, проголошених відомим політичним діячем Китаю Сунь 
Ятсеном ще у 20-х роках минулого століття: «Народ керує, народ 
володіє, народ користується». Це означає, що держава є спіль-
ною власністю народу, політика – це спільна справа народу, усі 
досягнення держави належить народові. Таким чином, відно-
сини між державою и народом є вираженням спільної справи. 
Саме тому перед законом, обов’язками та правами всі рівні. В 
цьому, за Сунь Ятсеном, міститься смисл конфуціянської ідеї 
про «велику згоду» датун (大同). 

Отже, як випливає з вище поданого, ідейною основою соціо-
культурної та соціально-політичної моделей розбудови китайського 
суспільства є людиноцентризм (人類中道主義), що в певну історич-
ну добу постав головним фактором синкретизму світоглядних та 
морально-етичних принципів трьох релігійно-філософських учень 
Китаю і, відповідно, фактором гармонізації (和 諧) китайського сус-
пільства. За синкретизмом цих трьох учень ми бачимо традиційну 
тривимірну модель організації китайського суспільства з даосько-
буддистською суспільною горизонталлю та конфуціянською влад-
ною вертикаллю, інтегруюча роль серед яких належить конфуціян-
ським морально-етичним принципам. Саме такі принципи, на нашу 
думку, є однією з ознак поняття «китайська специфіка» 

Крім того, вище подане може бути, на нашу думку, вагомим 
аргументом для обгрунтування ідеї гармонічної єдності владної 
вертикалі та суспільної горизонталі як важливого чинника роз-
будови громадянського суспільства китайського типу. Саме з 
таких методологічних позицій ми оцінюємо роль тріади «люди-
на – суспільство – держава» у формуванні соціокультурної та со-
ціально-політичної моделі організації китайського суспільства.



185

На останок відмітимо, що більша частина поданих тут по-
ложень и висновків має лише теоретичне обгрунтування. Річ 
у тім, що українські китаєзнавчі інституції ще не мають ста-
більних, чітко орієнтованих зв’язків (принаймні з гуманітар-
них наук) з китайськими інституціями. Тому єдиним науковим 
методом дослідження особливостей та специфіки китайської 
культури є звернення до китайських класичних джерел. Проте, 
зауважимо, що й такі джерела, часто-густо, можуть бути недо-
ступними європейським дослідникам через не розуміння ідей 
ідеограм, якими передаються ключові поняття та категорії ре-
лігійно-філософських учень Китаю. 

ДЯКУЄМО ЗА УВАГУ!

ВЕЛИКЕ ВІДРОДЖЕННЯ КИТАЙСЬКОЇ НАЦІЇ: 
ПОШУК ШЛЯХІВ ВІДРОДЖЕННЯ

(中华民 族 伟 大 复 兴: 探 索 民 族 复 兴 道 路)

Як можна бачити з назви лекції, ключове слово «шлях» 
подано ідеограмою 道 (дао). Словник «Шовень» так пояснює 
смисл цієї ідеограми:

1) 所行道也 – інь-ян гармонізований (серединний) (行) «шлях 
людини» (道);

2) 一 達 謂 之 道 – «шлях» розкриття суті «всеєдиного дао»; 
3) 道理 – принцип Лі (理) як «шлях» дао; 
4) 行所達 – досягнення мети (達) через інь-ян гармонізований 

(серединний) шлях упорядкування (行) речей (五行 (wuxing)).
Із вище наведеного випливає така ідея ідеограми 道 (дао): 
Дао-шлях (道 (辵(彳+止) + (首))  – це послідовний (彳), пра-

вильний (止) життєвий шлях людини до вищого (丷 ~ ハ) рівня 
(—) розкриття суті її природи (自). Тобто, це є так званий вось-
мирічний (八~ (丷) правильний шлях (正 道), котрий є середин-
ним (中 道) і на якому людина осягає суть Дао-абсолюту.



186

Через поняття «правильний» (止) дао-життєвий шлях люди-
ни ідеограма 道 (дао) набуває також значення «мораль». А слово 
道 徳 (дао-де), складене з ідеограми 道 (дао) та ідеограми 憄 (де) 
означає «морально-етичне», тому що ідеограма 憄 (де) передає 
ідею життєвого шляху людини (彳), яка здатна правильно ди-
витись на речи і розуміти їх суть (直) серцем (心). 

Говорячи про дао-мораль та де-етику, ми повертаємось у 
традиційне минуле історії Китаю. І розуміємо, що в минулому 
для становлення на дао-шлях та опанування де-етики треба 
було, передусім, жити за Правилами Лі (禮) і наслідувати Кон-
фуціянський Принцип Лі (理).

«Шовень» так пояснює смисл ідеограми 禮 (лі):
履 所 以 事 神 致 福 也。(за шлях (履) праведний (事) Небо (神) 

посилає (致) благодать (福 – лі). 
Смисл ідеограми 理 (випливає) з її елементів (王 + 田 + 土) 
王 (三 + I): духовно-енергетичний взаємозв’язок (I) між тріа-

дою – небо, земля, людина (三). За Конфуцієм, роль установлен-
ня такого зв’язку покладено на людину. Елемент 里 (лі) (田 + 土) 
означає упорядкування поля (田) землі (土) як найважливіший 
життєво необхідний обов’язок людини. 

Таким чином, ідеограма 理 (лі) означає упорядкування лю-
диною її життєвого простору. Це може бути її оселя, рідне село, 
місто, провінція, родина, країна – Китай. Така людина має бути 
вихована в конфуціянському дусі, наслідувати принципи кон-
фуціянської моралі, тобто жити в державі, побудованій на кон-
фуціянських принципах. Такою державою постав Китай, дяку-
ючи двом розробленим і вдосконаленим системам: конфуціян-
ській морально-етичній та конфуціянській етико-політичній. 

Перша система – це національний інститут формування лю-
дини як особистості кофуціянського типу – суб’єкта розбудови 
громадянського суспільства китайського типу. Друга система 
(етико-політична) – це інститут розбудови громадянського сус-
пільства китайського типу, на основі якого наразі будується со-
ціалістична країна китайського типу. 

ДЯКУЄМО ЗА УВАГУ!



187

ВЕНЬ-КУЛЬТУРА – ПУЛЬС КИТАЙСЬКОЇ НАЦІЇ 
ТА ЇЇ ДУХОВНЕ ДЖЕРЕЛО

(文 化 是 民 族 的 血 脉，是 人 民 的 精 神 家 园)
 

Смисл тези «Вень-культура – пульс китайської нації та її духо-
вне джерело», на нашу думку, випливає зі змісту понять «вень-
культура» і «духовне». Суть поняття «вень-культура» закладена в 
ідеограмі 文 (вень), а поняття «духовне» – в слові 精 神 (цзін шень). 

Ідея ідеограми 文 (вень) передається її складовими елемен-
тами:

1) 文 (亠 ~ 人) + (乂) – інь-ян дао-природа (乂) людини (人);
2) упорядкування людиною (人) інь-ян «хаосу» (乂) речей че-

рез розкриття нею суті природи речей та явищ; 
3) опанування людиною (人) інь-ян (乂)-культури ієроглі-

фічного тексту (文); ступень культурності людини оцінюється її 
грамотністю, цивілізованістю, інтелігентністю.

Із цього робимо висновок, що основу вень-культуры (文) 
складають світоглядні принципи даосизму та конфуціянства, 
які було покладено в основу формування суспільної свідомості 
китайців і, відповідно, китайського суспільства, а також в осно-
ву розбудови державності конфуціянського типу. 

Духовне цзін шень (精 神) – це: 
1) чистота (精) божественної (神) (дао) благодаті (申); 
2) божественно (神)-природна чистота (青) духа (米); 
3) даоські та конфуціянські культи дао;
4) даоські та конфуціянські ритуали поклоніння божествам 

неба і землі, а також душам і духам предків. 
Таким чином, вище подане визначення духовного (цзін 

шень) можна вважати ідейною основою вень-культури (文) з 
такими її складовими, як світоглядні та морально-етичні прин-
ципи даосизму та конфуціянства, які постали головними чин-
никами збереження природної (性) чистоти (精) свідомості та 
формування суспільної свідомості китайців як носіїв традицій 
вень-культури.



188

Основні морально-
етичні принципи дао-
сизму, наслідуючи які 
людина стає на дао-шлях 
(道) та принципи конфу-
ціянства, наслідуючи які 
людина стає на дао-шлях 
неба (天道), показано на 
рис. 1, 2. 

道  – дао-шлях людини 
як спосіб розкриття суті 
особистої природи 

徳  – де  – здатність 
сприймати і розуміти 
суть речей серцем) 

直 – прямота як неопо-
середковане сприйняття і 
розуміння суті речей

精 – духовна чистота
忠 – щирість і безкомп-

ромісність
中 – відчуття середини 
行  – поміркованість у 

діях, намірах 
吾 – відчуття особисто-

го («я» – его) 
理 – природність в діях 

та впорядкуванні речей
天 道  – дао-шлях неба, 

набути стану якого праг-
не людина

正 – правильні життєві 
орієнтири 

直 – неопосередковане 
(пряме) сприйняття суті 
речей

道教
Рис. 1

儒 教
Рис. 2



189

恩 – щиросердя й добродійність 
義 – самовдосконалення як принцип 
中 – відчуття середини
理 – природність (як вищий принцип упорядкування речей) 
孝 – шанобливе ставлення до старших 
禮  – дотримання правил ритуалів ушанування духів неба 

неба й землі 
З усіх вище названих світоглядних та морально-етичних 

складових вень-культури (文) відчуття середини (中) є найпо-
мітнішим, адже дао-шлях людини (道) сам по собі є серединним 
(中道). За даосизмом, середина це «місце» перетину сил інь та 
ян (乂), або так звана «дао-порожнеча» як джерело походжен-
ня речей. Життєвий шлях людини з метою досягнення [стану] 
дао-порожнечі називається серединним (中道). Іншими слова-
ми,  – шляхом самовдосконалення (人 道), через який людині 
розкривається суть її природи, природний талант. Саме тому 
ідея «середини» постала інтегруючим чинником філософських 
учень Китаю, а ідеограма 中 (середина – чжун) постала складо-
вою назви (中国) цієї країни. 

У конфуціянстві серединність (中) асоціюється з такими мо-
рально-етичними категоріями, як неупередженість, рівновага, 
поміркованість, прямота , безпристрасність. За Конфуцієм, се-
рединність в людській етиці (徳 – де) є ознакою мудрості, добро-
дійності, гуманності, тобто є показником високої культури між 
людських взаємин. Власне тому принцип «золотої середини» 
покладено в основу конфуціянської доктрини розбудови дер-
жавності. За цим принципом на державного діяча, перед усім на 
правителя Піднебесної, покладено обов’язок (義) забезпечувати 
лад у суспільстві через його гармонізацію, ідеальним зразком 
чого, за Конфуцієм, є гармонійні зв'язки між небом та землею. 

ДЯКУЄМО ЗА УВАГУ !



190

СОЦІОКУЛЬТУРНІ ТА 
СОЦІАЛЬНО-ПОЛІТИЧНІ 

ЧИННИКИ ГАРМОНІЗАЦІЇ 
КИТАЙСЬКОГО СУСПІЛЬСТВА

(中国社会谐和的社会文化和社会政治因素)
 

Актуальність питання соціокультурного і соціально-полі-
тичного чинників гармонізації китайського суспільства ви-
пливає з положень, поданих у наших попередніх доповідях, в 
яких особливої уваги приділено людиноцентризму (人類中道主
義) як ідейній основі соціокультурної та соціально-політичної 
моделей розбудови китайського суспільства і, відповідно, як 
головному чинникові його (суспільства) гармонізації (和 諧), 
суб’єктом якої є людина. 

Важливим аргументом такої постановки питання є теза 18-го 
з’їзду про людину як «основу основ реалізації наукової концеп-
ції розвитку китайського суспільства», котра повинна вивчатись 
з позицій її (людини) соціокультурних та соціально-політичних 
спрямувань. Розглянемо це питання через призму ключових по-
нять, що містяться в нижче поданих положеннях 18-го з’їзду. 

1. Пошук шляхив «великого відродження Китайської нації» (
探 索 民 族 大 复 兴 (興) 道 路)

Ключовим в цьому положенні є слово «відродження» 复 兴 (
興), до складу якого входить ідеограма 興, котра, за «Шовенем», 
передає ідею натхненної (興) співпраці (擧) людей (四手共 擧 一
物之形 ; 同表示同力). Таким чином, за смислом даного положен-
ня 18-го з’їзду можна бачити його соціально-політичний кон-
текст, що базується на такій традиційній особливості китайців 
як одухотворене прагнення (興) консолідації (擧).

2. Ідейно-моральні якості китайської нації (人 民 思 想 道 德 
素 质 (質))

 Ключове поняття  – «дао-де» (道 德), ідеограми якого було 
розглянуто в попередніх лекціях. Характерною особливістю 



191

цього положення є те, що як ідеограма 道 (дао), що передає ідею 
дао-моральних засад життєвого шляху людини, так і ідеограма 
德 (де) з її ідеєю етики та добродійності, відбивають найголо-
вніші ідейно-моральні якості китайської нації. Ці ідеї є осно-
воположними для інституалізації всіх інших ідей релігійно-фі-
лософських учень Китаю, що постали загальнонаціональними 
школами виховання людини, формування високо моральної 
особистості китайського типу. Отже, в цьому положенні 18-го 
з’їзду ми бачимо його традиційний соціокультурний зміст.

3. Духовний світ народу (人 民 精 神 世 界) та його духовна 
культура (精 神 文 明)

Спільною метою трьох релігійно-філософських учень є 
формування глибоко духовної, високоморальної особистості 
китайського типу. На це вказує, передусім, власне, термін «ду-
ховність» (精 神), за яким стоїть «божественна (神) чистота (精) 
свідомості» людини. Формування такої свідомості здійснюєть-
ся під впливом світоглядних та морально-етичних принципів 
філософських учень Китаю. На нашу думку, традиційні заса-
ди духовності так само як і традиційні засади моралі та етики 
успішно виконують роль головного чинника формування ду-
ховної культури сучасного китайського суспільства. 

4. Гармонія взаємин людини і природи (人 与 自 然 和 谐 发 (發) 展)
Ключова ідеограма 和 (хе), за «Шовенем», означає згоду та 

гармонію між людських взаємин (相应 (應) 也。). На це також 
вказують елементи: 禾 (колос злаку; зерна в колосі) + 口 (голос, 
слово), які разом передають ідею згоди, що асоціюється з по-
рядком укладених в колосі зернин, що передає ідею гармоніч-
ного зв’язку людини і природи. 

В ключовому слові 和 谐 (хесє) ідеограма 谐 (сє) означає «сло-
во (言) спільноти (皆)». Тому слово 和 谐 передає ідею згоди між її 
(спільноти) членами, що характеризується природним єством 
та відкритістю взаємостосунків. 

5. Прагнення істини (求 真 (眞)务 (務) 实 (實))
Поняття «істина» передається ідеограмою 真 (眞), яку «Шо-

вень» тлумачить так: 仙人変形而登天也 (людина прямує до неба, 
досягнувши вищого ступеня святості). Суть вислову «вищий 
рівень святості» випливає зі значень складових елементів 



192

ідеограми 真 (眞): досконало мудра людина правильно (十) 
сприймає (目) приховану (∟, 八)) суть речей. Зауважимо, що про 
принципи становлення людини на шлях набуття мудрості до-
статньо сказано в попередніх розділах статті. 

6. Соціалістична духовна та матеріальна культура (社 会 主 义 
(義) 精 神 文 明 和 物 质 (質) 文 明)

Ужите тут слово «соціалізм» (社会主義) є ключовим у матері-
алах з’їзду, оскільки передає суть буття і специфіку розбудови 
сучасного китайського суспільства (社会), що випливає із зна-
чень ідеограм: 社, 会.

За «Шовенем», ідеограма 社 означає божество Землі (社為
土地之神的神主); елементи цієї ідеограми означають вівтар або 
храм (ネ~ 示) божества землі (土).

Ідеограма 会 (會), за «Шовенем», передає ідею єднання (合) 
через взаєморозуміння (会義為会合、聚会。). 

Отже, за словом 社会 (суспільство) стоять такі його визна-
чення: 

1) об’єднання людей навколо родового (общинного) вівтаря 
божества землі;

2) об’єднання за спільними ідейними принципами;
3) суспільство; соціум; громада; колектив однодумців.
Із вище наведеного випливає поняття «соціалістична 

культура», за чим, передусім, стоїть вень-культура китайців, 
об’єднаних навколо традиційного вітчизняного храму Підне-
бесної (天下), тобто храму Китайської батьківщини (祖國).

7. Соціалістична мораль (社 会 主义 (義)道 德) і громадянська 
мораль (公 民 道 德)

Як згадувалось вище, за даоським та конфуціянським учен-
нями, дао-людини (道 (辵(彳+止) + (首)) – це її послідовний (彳), 
правильний (止) шлях до вищого (丷 ~ ハ) рівня (—) розкриття 
суті її природи (自). За ідеєю ідеограми 道 («правильний» дао-
життєвий шлях людини) розуміється життєвий шлях високо 
моральної людини. А сполучення ідеограми 道 (дао) та ідеогра-
ми 憄 (де) (道徳 – дао де) означає «морально-етичне», адже іде-
ограма 憄, за даосизмом и конфуціянством, передає ідею жит-
тєвого шляху людини (彳), яка здатна сприймати речі й їх суть (
直) серцем (心). 



193

Розбудова в Китаї соціалізму постала причиною і фактом 
зміни суті місця і ролі людини в суспільному бутті. Даоська ідея 
самовдосконалення людини (заради безсмертя і конфуціян-
ська  – заради гуманності) збагатились ідеями, що формують 
свідомість людини-будівника соціалістичного суспільства, який 
живе й діє за принципами Сунь Ятсена: «Народ управляє, народ 
володіє, народ користується». Це означає, що домінування в сус-
пільстві соціалістичної моралі є головним чинником розбудови 
істинно громадянського суспільства китайського типу. 

8. Національний дух (民 族 精 神)
Поняття «нація» (民 族), «національний», «китайська нація» 

як і поняття «китайське суспільство» є ключовим у матеріалах 
з’їзду, оскільки, саме, ідеограми 民, 族 передають суть і специ-
фіку поняття 民 族 (мінь цзу).

Ідеограма 民 (мінь), за «Шовенем» (衆萌也 。) означає: про-
стий, за своєю природою (萌), народ.

Ідеограма 族 (цзу), за «Шовенем» (矢 鋒也、束之 族 族 也。) 
означає пучок гострих стріл (矢鋒) подібний до цілеспрямова-
ної спільноти (族), з чого випливають такі її значення:

– згруповані й озброєні люди; 
– плем’я, рід, клан, сім’я; 
– народ, народність;
– нація; етнос. 
Таким чином, поняття 民 族 (мінь цзу) в китайській мові по-

стало символом китайського народу, об’єднаного спільною ме-
тою – розбудовою соціалістичної батьківщини (社会主義 祖国). 

Висновки. У матеріалах 18-го з’їзду акцентовано ще на двох 
важливих поняттях: «традиційна мораль китайської нації» (中 
华 传 (傳) 统 美 德) і «шлях правильного світосприйняття» (正 确 
的 世 界 观 (觀)). Як відомо, джерелами основ світобачення ки-
тайців і відповідно, морально-етичних принципів китайського 
суспільства є даоське та конфуціянське вчення. Ці традиційні 
принципи від початку їх появи постали головними чинниками 
формування суспільної свідомості китайців, сприяли їх духо-
вному та фізичному вдосконаленню. І є очевидним, що китай-
ський народ покладає їх в основу основ розбудови соціалістич-
ного суспільства китайського типу. 



194

Проте зауважимо, що отримати правильне уявлення про 
такі традиції, про роль людини – суб’єкта гармонізації сучасно-
го китайського суспільства не можливо без розуміння суті його 
традиційних світоглядних та морально-етичних принципів. На 
нашу думку, пов’язані з цим проблеми, викликані, передусім, 
не достатнім володінням західними китаєзнавцями культурою 
китайського ієрогліфічного тексту, зокрема, культурою поня-
тійно-категоріального апарату текстів філософської тематики, 
що постало головним предметом уваги в наших доповідях.

ДЯКУЄМО ЗА УВАГУ!
 

КОНФУЦІЯНСЬКІ ІДЕЇ ТА РЕАЛІЇ 
ГРОМАДЯНСЬКОГО СУСПІЛЬСТВА КИТАЮ

(孔 子 思 想 及 中 国 民 间 社 会 常 态)

Світовій громадськості відоме не лише розмаїття визначень 
«громадянського суспільства» ай суттєві проблеми, пов’язані з 
його розбудовою. В нашому розумінні громадянське суспіль-
ство – це сукупність неполітичних, духовних, економічних від-
носин між членами суспільства, а й саморегуляція таких відно-
син, захищених певними правовими нормами від втручання в їх 
діяльність збоку держави. Разом з цим, громадянське суспіль-
ство не відмежовується від держави, а навпаки, набуває свобод 
через конституційні механізми взаємодії з нею. Тому держава, 
практично, стає дієвим інструментом захисту прав людини.

На нашу думку, головною перешкодою на шляху розбудови 
громадянського суспільства в країнах Заходу є ставлення до 
внутрішньої политики як до інституту примушування громадян 
діяти за прийнятими законами. З цього робимо висновок, що 
головним принципом внутішньої політики є оволодіння, вико-
ристання та утримання влади. Отже, за таких умов, не має сенсу 
говорити про будь які засади громадянського суспільства. 



195

Очевидним є й те, що в основі такого представлення по-
літики лежить суспільна думка Заходу, за якої неможливо 
спрямовувати зусилля громади на розв’язання політичних, 
экономічних, культурних, державних, проблем без участі в цьо-
му олігархічної еліти (寡頭政体) на чолі з її лідерами. Саме ця 
характерна риса західного менталітету є головною перешко-
дою на шляхові розбудови громадянського суспільства, осно-
ву якого повинні складати гармонійні зв’язки між владною 
вертикаллю та суспільною горизонталлю. Отже, якщо підхо-
дити до цього питання з таких позицій, то виходить, що грома-
дянське суспільство в наш час можливо лише в соціокультур-
ному просторі розвинених країн Далекого Сходу, де гармонія 
взаємозв’язків державної вертикалі та суспільної горизонталі, 
як відомо, будується на морально-етичних принципах трьох 
релігійно-філософських учень Китаю, серед яких домінуюча 
роль у цьому питанні належить конфуціянству. 

Тривалий історичний час спільною метою цих учень була 
розробка й вкорінення морально-етичних норм, правил, прин-
ципів формування суспільної свідомості з такими її форма-
ми, як культура, духовність, моральність, совість, гуманність, 
колективізм. Найважливішою з цих форм є духовність (精神), 
адже вона асоціюється з внутрішнім світом людини, сприйма-
ється як її дух, розум, інтелект, воля. Саме тому духовність по-
кладено в основу розробки філософськими вченнями Китаю 
морально-етичних принципів, що постали чинниками орга-
нічних зв’язків духовного з матеріальним. Іншими словами, 
мораль і етика, що їх проповідують ці вчення, максимально 
наближені до життєвих реалій. Даоські ідеї фізичного та духо-
вного безсмертя людини спрямовано на її духовне самовдос-
коналення, формування її внутрішньо світу, виховання високо 
моральної особистості. На конфуціянських принципах вихову-
ється особистість, на яку покладається обов’язок брати участь 
у розбудові довкілля, бути корисною для оточення тощо через 
набуття конфуціянських чеснот. 

Варто також відмітити, що конфуціянська мораль та ети-
ка покладаються в основу створення такої форми суспіль-
ної свідомості, як колективізм китайського типу, який постає 



196

головним чинником розбудови громадянського суспільства 
конфуціянської моделі. Такий колективізм виявляється дієвим 
чинником формування суспільної горизонталі, котра спираю-
чись на ті ж самі морально-етичні норми що й владна верти-
каль, взаємодіє з нею в розбудові суспільства згаданого типу. 
Ця модель у певні історичні часи постала зразком для інших 
країн Далекого Сходу, які в основу розбудови державності по-
клали перейняті від Китаю його традиційні культурні цінності. 

У вище згаданих умовах організації китайського суспіль-
ства державна влада «змушена» активно сприяти його само-
управлінню, адже працівники державного апарату (суб’єкти 
владної вертикалі), будучи членами китайського суспільства, є 
також суб’єктами розбудови суспільної горизонталі. Таким чи-
ном, горизонталь китайського суспільства постає грунтом, на 
якому зрощується дерево владної вертикалі, що є показовою 
прикметою громадянського суспільства, головною складовою 
і суб’єктом розбудови якого є людина. А держава створює всі 
необхідні умови для її формування як високо моральної та гли-
боко духовної особистості.

Зауважимо, що в основу створення таких умов покладено, 
передусім, традиційні духовні та моральні цінності Китаю, що 
відображено в таких акцентах матеріалів 18-го та 19-го з’їздів 
Комуністичної партії Китаю, як «традиційна мораль китай-
ської нації» (中 华 传 统 美 德), «правильне світосприйняття» (
正 确 的 世 界 观) та інші. Як відомо, джерелами походження сві-
тоглядних та морально-етичних принципів китайців є даоське 
та конфуціянське вчення. Саме ці принципи з початку їх появи 
постали головними чинниками формування суспільної свідо-
мості китайців, сприяли їх духовному вихованню, моральному 
й фізичному вдосконаленню. І є очевидним факт, що китай-
ський народ прагне не лише зберегти свої культурні традиції, а 
й покладає їх в основу формування традицій розбудови нового 
соціалістичного суспільства с китайською специфікою. 

ДЯКУЄМО ЗА УВАГУ!



197

ТЕКСТОЛОГІЧНИЙ АСПЕКТ МЕТОДОЛОГІЇ 
КИТАЄЗНАВЧИХ ДОСЛІДЖЕНЬ

(中国的研究方法论的文本方面)

Зауважимо, що в китаєзнавчих дослідженнях Школа Кон-
фуція в Україні орієнтується переважно на китайський оригі-
нальний текст як джерело знань про особливості та специфіку 
китайської культури. Звісно, головним фактором розв’язання 
проблеми адекватного розуміння такого тексту є розкриття й 
розуміння суті ідей ієрогліфів, за якими стоять певні елементи 
традиційної культури Китаю, картини світу китайської мови. 
Саме тому не складно оцінити роль і місто китайської ієроглі-
фіки в традиційній культурі Китаю і, відповідно, роль ієроглі-
фічних текстів у дослідженнях цієї культури. 

Ієрогліфічний знак – це идеограма, графіка якої передає смис-
ли елементів китайської культури, зокрема смисли ідей та понять 
релігійно-філософських учень Китаю. Ідеограми ієрогліфічного 
тексту є своєрідними мовними кодами, розкриття смислів яких 
здійснюється за допомогою китайських ієрогліфічних енцикло-
педій, словників, передусім такого, як «Шовень цзе цзи». 

Розглянемо питання семантико-графічних можливостей іде-
ограм як засобів передачі елементів китайської культури, зокре-
ма смислів ідей, понять релігійно-філософських учень Китаю. 
Тобто йдеться про можливості використовувати графіко-семан-
тику ідеограм для передачі (моделювання) мовних картин світу. 

Як відомо, за даоським вченням, моделлю світосприйняття 
китайців є даоське коло (тайцзі (太極)). Зіставляючи графеми 
ідеограм з елементами графічної структури (конструктів) да-
оського кола (ДК), спробуємо показати, по-перше, наявність у 
графем семантичних функцій, по-друге, що такі функції є іден-
тичними функціям графічних елементів даоського кола.

Зауважимо, що ідентичність графіки перших и других є 
очевидною. А що до ідентичності семантики, це підтверджено 



198

матеріалами китайських та японських етимологічних джерел і, 
передусім, матеріалами «Шовеня». 

Результатами проведеного нами дослідження є нижче по-
дане представлення 14 ієрогліфічних графем як аналогів кон-
структів даоського кола, за якими стоять інь-ян процеси існу-
вання речей, явищ (зародження → породження → формування 
→ занепаду → завершення циклу існування) → начало нового 
циклу и так далі. Це означає, що такі процеси можна моделю-
вати за допомогою 14 ієрогліфічних графем.

Цінність результатів дослідження полягає в розширенні 
знань про роль китайської ідеографії як унікального засо-
бу збереження інформації з культури Китаю та адекватного 
сприйняття її цінностей. Саме тому, в основу основ методології 
китаєзнавчих досліджень ми покладено визначення поняття 
«вень-культура» (文), яке в даоському та конфуціянському вчен-
нях подається як вень-культура дао, за чим розуміється:

а) володіння людиною інь-ян культурою (文) ідеограм ієро-
гліфічного тексту (文字); 

б) володіння нею культурою інь-ян-дао речей, явищ (文道); 
в) упорядкування в свідомості людини інь-ян «хаосу речей, 

явищ» (乂), тобто розуміння суті речей через володіння їхньою 
інь-ян-дао культурою.

Отже, 14 графем китайських ієрогліфів можна використо-
вувати як засоби моделювання не лише семантико-графічних 
структур самих ієрогліфів, а й різноманіття мовних картин сві-
ту, що ними передаються. 

У нашому дослідженні ці графеми подано як маркери, що від-
слідковують кількісно-якісну динаміку інь-ян-взаємодії речей/явищ 
подібно до графічних конструктів даоського кола, за функцією яких 
стоять інь-ян-процеси життєдіяльності всього сущого (萬 物).

Таким чином, вище подане визначення місця і ролі китай-
ської ідеографії в розв’язанні проблем адекватного сприйнят-
тя й розуміння китайського тексту вказує на необхідність став-
лення до нього як системно-структурного утворення, за ідео-
грамами котрого стоять елементи китайської вень-культури, 
що базується на світоглядних та морально-етичних принципіах 
релігійно-філософських учень Китаю. 



199

Графеми ієрогліфів як аналоги графічних конструктів 
даоського кола (ДК) (тайцзі (太極)) 

 
 ↓ 1) інь-стан/інь-маса речей; 2) завершений цикл роз-

витку речей; 3) «інізація», нарощення інь-маси/інь, деструкція 
речей (за стрілкою (↓) годинника, I-II квадранти ДК) 

↑ 1) ян-стан/ян-маса речей; 2) ян-формування/розвиток 
речей; 3) «янізація», нарощення ян-маси речей (за стрілкою (↑) 
годинника, III-IV квадранти ДК)

1. ── ↨ горизонтальна розгортка інь-ян взаємодії і, відповід-
но, рівень розвитку (↑) / занепаду (↓) речі (丰) 

2. │ ↨ вертикальна розгортка інь-ян взаємодії і, відповідно, 
розвиток (↑) / занепад (↓) (丰) речі) 

3. 乀 ↨ інь-упорядкований процес «інізації» (↓) /«деініза-
ції (↑) речі (за стрілкою (↓) годинника  – нарощення маси інь 
речі, проти стрілки (↑) годинника – зменшення маси інь речі, 
I-II квадранти ДК) 

4. 丿↨ ян-упорядкований процес «янізації» (↑) / «деянізації» 
(↓) речі (за стрілкою (↑) годинника  – формування речі /проти 
стрілки (↓) годинника – деформування речі, III-IV квадранти ДК)

5. 乚 (∟) ↓ межа нарощення (↓) маси інь, формування «інь-
квадрата» речі (за стрілкою годинника (↓), I-II квадранти ДК) 

6. ↨ початок формування (↑) / завершення деформування 
(↓) ян-квадрата речи ( ) (за стрілкою (↑) годинника / проти 
стрілки (↓) годинника, III-IV квадранти ДК) 

 7. レ ↨ завершення нарощення (↓) маси інь / початок змен-
шення (↑) маси інь (↑) (за стрілкою (↓) годинника / проти 
стрілки (↑) годинника, I-II квадранти ДК) 

8. ↑  – межа формування ян-маси речі; сформованний ян-
квадрат речі (за (↑) стрілкою годинника, III-IV квадранти ДК) 

9. ↑ フ ( )  – межа формування ян-маси; процес форму-
вання ян-квадрата речей (за стрілкою (↑) годинника, III-IV ква-
дранти ДК) 

10.  цикл інь-ян взаємодії речей/явищ (弓, 己) (I-
IV квадранти ДК)



11.  ↑ процес послідовного формування ян-квадратів ре-
чей (フ11 +フ11) (за стрілкою годинника (↑), III-IV квадранти ДК 

12.  ↨ інь-хаотичний процес «інізації» (↓) / «деінізіції» (↑) 
речей (за стрілкою (↓) / проти стрілки (↑) годинника, I-II ква-
дранти ДК) 

13. ↨ ян-хаотичний процес «янізації» (↑) / «деянізації» (↓), 
або формування/деформування речей (за стрілкою (↑) / проти 
стрілки (↓) годинника, III-IV квадранти ДК)

14. 乙 ( ) хаотичний процес інь-ян взаємодії ( 15 + 14) 
(I-IV квадранти ДК)

○ – накопичений ян-потенціал (I-II квадранти ДК) 
● – накопичений інь-потенціал (III-IV квадранти ДК) 

Підписано до друку 16.04.2018 Формат 30Х42/4.
Гарнітура – NTRC. Папір – офсетний. Друк – різографія.

Умов. друк. арк. 11,34. Обл.-вид. арк. 11,65.
Наклад – 300 прим.

Київський університет імені Бориса Грінченка
Історико-філософський факультет

04212, Україна, м. Київ вул.Тимошенка, 13-Б
т./ф.: (044) 485-21-52 

http://iff.kubg.edu.ua e-mail: iff@kubg.edu.ua

Дизайн і верстка – Анастасія Зоря



РЕДАКЦІЙНА КОЛЕГІЯ ЖУРНАЛУ
«УКРАЇНСЬКА ОРІЄНТАЛІСТИКА»
ЩИРО ВІТАЄ ПРОФЕСОРА 
В.РЕЗАНЕНКА 
ІЗ ВРУЧЕННЯМ ВИСОКОЇ
ДЕРЖАВНОЇ НАГОРОДИ ЯПОНІЇ –
ОРДЕНА «ВРАНІШНЬОГО СОНЦЯ»!

Орден «Вранішнього Сонця»
є першою (за часом заснування)
національною відзнакою Японії
та третьою за значимістю 
японською нагородою. Був 
заснований декретом
Державної ради Японської 
імперії  10 квітня 1875 р.


